

متغشتج نَصَه يرالدّين الطبوسيّ

تىمقىتىن اللَّكْتُورْيشُـالِمَانَّ دَنْنَا أشازانفلىفة بَكلِية أمُولالدِّهِ

القسم الأوك







#### واليكم بمض المنشورات كها تزودكم بكتب دور النشر الأخرى

| 17 - مساحة في الغرب أو مصبر الأرواح بعد الموت مح                                                        | 1 1 | ١ - عيثري من بلادي - كسامل الصبياح الذي احترع ٧١                                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| خسطيتسال لسلإصام عسلي بسلا أنف وسلانقط وفعب دة                                                          |     | اختراعاً وكان نابغة إسلامية هربية                                                                                      |
| الكوثرية وقصيلة عمد مجذوب                                                                               | 1 1 | ٢ _ صلح الحسن _ الشيخ واضي أل ياسين                                                                                    |
| ٧٧ _ فرائد الأصول ـ رسائل الشيخ الأنصباري ، (عملدين)                                                    |     | ٣ _ عــل من المهد إلى اللحــد _ كاطم الفــزويني وملحق مه                                                               |
| ٢٨ _ تقد الأراء المنطقية وحل مشكىلاتها _ كـاشف العطاء                                                   | 1   | الكتساب التسائل الإمسام عسلي والعلوم السطبيعيسة                                                                        |
| (مِلدين)                                                                                                | 1 1 | <ul> <li>إلى البراهين العلمية في إثبات القندرة الإلحية _ صاتة دلسل</li> </ul>                                          |
| ٢٩ _ تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام تأليف أية القه السيد                                                    | 1   | وبرهان على وجبودا لخائق: الشبيخ عبد الجبيار                                                                            |
| حسن الصدر                                                                                               |     | <ul> <li>د مضائيح الجنبان ـ مع الصحيمة السجاديــة ـ كبير</li> </ul>                                                    |
| ٣٠ ــــ الرسائيل التوجيدية ــ لفنيد عمد حسين الطباطياتي                                                 |     | ٦ _ ضيناه الصنالحين _ للجنوميرجي (بسخناب)                                                                              |
| ٣١ - زواج يغير اعوجاج - السيد حسير الشامي                                                               | 1   | ٧ _ مقاتيع الجنان_للفعي ، (بـــحاب)                                                                                    |
| ٣٧ ــ الإمام الصادق كما حرف علياء العرب نفله إلى العربة                                                 | 1   | ٨ - معساتي السيسطين في أحسوال الحسسن والخسسين                                                                          |
| الدكتور تور الدين أل علي                                                                                |     | للحائري، (جلدين)                                                                                                       |
| ٣٣ - الندر النفيند في مراثي النبط الشهيد ، النيد عسن                                                    |     | <ul> <li>التقلان الكتاب والعفرة _ للشيخ محمد حسين المطفر،</li> </ul>                                                   |
| الأمين العاملي                                                                                          | 1   | وملحق بــه الكتاب الشاني مع الــدكتــور أحمــد أمـــن في                                                               |
| ٣١ - أمرار الشهبادة - الدريشذي بحلة جنابيفة وحرف                                                        |     | حديث المهدي والمهدوية للشيح محمد أمين زين الدين                                                                        |
| واضع (علدين)                                                                                            | 1   | 10 - يوم الإصلام ـ تأليف أحمد أمين                                                                                     |
| ٣٥ _ تفسير قُرات الكوفي بعلة جديدة وحرف واصبح                                                           |     | ١١ - دواميات في حقائد الشيعة الإمامية - للسيد بحيد عني                                                                 |
| (مجلدين)                                                                                                | 1   | الحسني النعبامسل ريغنيسك حن كسال كتساب                                                                                 |
| ٣٩ _ مقتاح الجنة _ في الأدعية والريبارات وتعليم الصلاة ار                                               |     | ١٦ _طب الإمام الرحبا (ع)ــ الرسالة الفحية                                                                              |
| حسن الكتبي                                                                                              |     | ۱۳ _كشكول البحراي - (٣ بجلدات)                                                                                         |
| <ul> <li>٣٧ ــ الحجاب أو العفاف بين السلب والإيجاب عمد أس.</li> </ul>                                   | i   | 14 - القصص العجبة -عداف ين دستنيب                                                                                      |
| زين الدين                                                                                               | 1   | ١٥ - المكاسب - للشيخ الأنصاري (٣ مجلدات)                                                                               |
| ٣٨ فضائل أهال البيت المسمى بـ ديصائر الدرحات،                                                           | 1   | ١٦ - معدينة المعاجز ـ معاجز ال البيث للبحسراتي                                                                         |
| عبدالمغاريين بينا                                                                                       |     | (د جلاك)                                                                                                               |
| ٣٩ _ وحلة الزنجان للمرحوم الشيخ عبد الكريم الزنجان                                                      |     | ١٧ _ معالم المدرستين _ مرتعى العسكري (٣ مجلدات)                                                                        |
| (مجندین)                                                                                                |     | ١٨ _ من حياة الإمام البرضا رع) ــ المصنومة (ع) الميند                                                                  |
| <ul> <li>١٤ ــ څنصر النحو ـ الدكتور ه ادى المصلي</li> </ul>                                             |     | عبد المغليم الخسيق ـ البهنائي فأليف هيل العسيلي                                                                        |
| <ol> <li>الإمام المهدي (ع) وظهوره، الغبة الصعرى، والعبة</li> </ol>                                      |     | ١٩ - المحجة فيها نزل في الفائم الحجة _ للمحراني                                                                        |
| الكبرى وعلامات الظهير: لنشهرودي                                                                         | - 1 | <ul> <li>٢٠ ــــالفرج بعد الشيدة ــــلفاضي الدولخي، (محلدين)</li> </ul>                                                |
| ۱۲ ـــ وسلام إمرأة بسام مرتصی                                                                           |     | <ul> <li>٣١ ــ مصيباح الكلمني ــ بحلة جنايندة وحرف واصبح</li> </ul>                                                    |
| <ul> <li>۱۳ د الثربية بين الإسلام والنظم الوضعية _ بسام مرنمي</li> </ul>                                |     | (علمين)                                                                                                                |
| 11 مفروس في المنطق سيسام مرتضى                                                                          |     | ۹۴ - سالختو القالوق والثلث الشخول عادائرة فعارف                                                                        |
| <ul> <li>الإشارات والتيهات الأن على ابن سينا، مع</li> <li>د ما در در الطالب الانتهاات الرئاد</li> </ul> |     | او تشخون الشيارهي                                                                                                      |
| شرح تصبر الدين السطوسي ، تحقيق الدكتور<br>سلمهان دينساً (مجلدين)                                        | 1   | <ul> <li>۱۱ د اندر انتجال ال البت د للسيد مهدى الصدر</li> <li>۱۲ د اخلاق اهل البت د للسيد مهدى الصدر</li> </ul>        |
| (3()>                                                                                                   |     | <ul> <li>وا ما معرف المن البيان عالمها المباؤ المساؤ</li> <li>الما ما ما الما المزاد بالمعافى من الهاده إلى</li> </ul> |
|                                                                                                         |     | الا الداخلية الرابرة الإينانية التيانيين من مهداد إلى المادية المادية المادية المادية المادية المادية المادية          |

--ص. پ: ۲۰/۲۲۹ الأسعار قابلة للتمديل حسب ارتفاع كلفة المواد

> لبنان بيروت حارة حربك مشارع دكاش ربناية الكنار مشاهين سنتر ترسل الحوالات على حسابنا في بتك الاعتهاد اللبناني باسم حسن محمد إبراهبم على

حساب رقم: 16.01.180.14259.00.00 فرح الغيري. بيروت دلينان أو شك مضمون على البنك فاكس: مؤسسة النعيان 00,357 46 258.48



### دخائرالعرب

## الإشارات والنبيهات

لأبي عبلى بن سينا

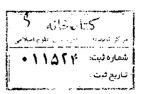
ىعشىع نص<u>ىرا</u>لدىن الطوسى

تعقيق

الْدَكُوْرُ<mark>سُلِمانُ دُنْيَا</mark> رئيس قسم العقيدة والفلسفة بجامعة الأزهر

القسمالأول





### حُقُوق الطّبِح مَحَفُوطَة ١٤١٣م-١٩٩٢م



مور سن النعمات معابامة والنشد والمتوذي

لبنان \_ بيروت \_ ص. ب. : ٢٢٩/ ٢٥ ـ هاتف : ٨٣٤٢٢١ المنوان \_ حارة حريك شارع دكاش بناية الكنار شاهين سنتر

# بِسُدِ اللهُ الدَّجَنِ النَّحَتَ يَذَ

حمداً لله وشكراً ، وصلاة وسلاماً على خاتم أنبياته ورسله. محمد بن عبد الله . خير خلقه . وعلى آله وصحبه الطبين الطاهرين .

وبعد: فمنذ مدة ليست بالبعيدة وليست بالقريبة ، فرغت من تقديم أقسام الطبيعيات، وكان والإلهيات والتصوف . من كتاب و الإشارات و إلى القراء . على هذا الترتيب . وكان إخراج الكتاب على هذا النحو مثار دهشة لهم لأن قسم المنطق هو أول أقسام الكتاب وقد كانوا يتوقعون أن يخرج الكتاب على وفق ترتيبه الطبيعي . وكنت أود أنا أيضاً أن يخرج الكتاب على وفق ما يتوقعون . ولكنت أود أنا أيضاً أن

ما كل ما يتمنى المرء يدركه تأتى الرباح بما لايشبى السفن

وأكرر حمدى لله وشكرى على أن أعان على إخراج هذا انقسم ليكمل به الكتاب. ولعلى فى إخراج قسم المنطق أكون قد انتفعت بما تقدم به القراء مشكورين من ملاحظات على الأقسام التى ظهرت . وقد تركزت هذه الملاحظات فى أدور ثلاثة :

عدم الرّجمة لابن سينا والطوسى . وكان ردى على هذا أن مكان الرّجمات هو القسم الأول من الكتاب فلعلى الآن فاعل .

ثم عدم تبويب المقدمة الطويلة التي قدمت بها في صدر القسم الثاني . فلعلي هنا غير مطيل . أولعلي مبوب إن أطلت .

وأخيراً عدم إثبات فوارق النسخ فى أسفل الصفحات كما يفعل المستشرقون مثلا . وأحب أن أقول للسادة القراء عن هذا الأمر كلمة :

#### إخراج الكتب

إن إخراج انكتب الفديمة التي تناوله التحريف والتشويه . مثل كتب ابن سينا وغيره. بقصد به تخليصها من التحريف والتشويه . وإعادتها إلى الوضع الذي صدرت به عن صاحبها ومؤلفها . أو إلى وضع أقرب ما يكون من هذا الوضع . وليس من هذا في شيء - فيا أعتقد - أن أيجدع كل ماتصل إليه البد من نسخ . ثم يؤخذ منها شيء حسها اتفق ليوضع في الصلب ثم تأوخذ باقي الأشياء لتوضع في الهامش.

وإن صح أن يكون ذلك شيئاً فى الإخراج. فهو عندى أدون الأشياء فيه وأقلها ؛ لأنه لايزيد عن حشد المادة المنسوبة إلى المؤلف وجمعها فى صعيد واحد. والأمر الذى لاشك فيه أن هذه المادة كلها وبصورتها المشوحة المحرفة . المتضاربة المتناقضة لم ترد عن المؤلف. فليس لجمعها فى صعيد واحد فائدة أكثر من لم شعث هذا المتفرق المتناثر وصيانته فى نسخة واحدة. وكتابته بحروف واضحة. وعلى ورق صقيل.

وما دمنا نقطح بأن ذلك كله . بعثه وثمينه ، لم يرد عمن ينسب إليه الكتاب فلا نوان بعد . بعيابين على المصدر الذي يعطينا صورة صادقة مما صدر عن المؤلف ، أو صورة هي أقرب ما تكون إلى ما صدر عنه .

إن عملية استنصال الزوائد . والإبقاء على الأصيل غير اللخيل . من أفكار صاحب الكتاب . هو العمل الأصبل فى هذه المرحلة . وإذن فليست المهمة مهمة آلية كما يظن البعض ، بحيث تجمع المتفرقات فى صعيد . بعضها فى الصاب وبعضها فى الحامش ، ليقال بعد ذلك هذا هو كتاب فلان . وكيف. . وفلان لم يقل كل ذلك ؟ ولكنه قال بعض ذلك . وقد يكون ما قاله غير ، وجود بين كل ذلك ؟

وإذن فالأمر يتطلب حبيراً ، خبيراً بالفن الذي كتب فيه الكُنتاب بعامة ، وخبيراً بمن ينسب إليه الكتاب بفاصة ، ليأخذ من هذا الشتات ويرد ، ويقبل ويرفض ، وبدون هذه الخطوة التي تدعو إليها الفيرورة سنظل أماء بضاعة ليس هناك أقل مبرر اللقول بأنها بصورتها الراهنة ، قلد صدرت عن عنين باسمه الكتاب ، ورغم أن خطوة التحميص هذه جريئة ، فهي ضرورة لابد مها ، إلى لست أجحد فضل العمل الذي يقوم على أساس جمع شتات النسخ في صعيد نسخة واحدة. ولكن هذا عندى ليس من عمل العلماء . ولكنه بعمل النساخ أشبه . وكما يؤسف له أن أكثر العمل قد وقف عند هذا الحد حتى منينا في هذا الجانب بما يشبه الركود . فنذ مدة طويلة ونحن نستدع إلى صيحات تنبعث من هنا ومن هناك . تعلن أن الفلسفة الإسلامية بحاجة إلى دراسة جدية ، بحاجة إلى تحليل . بحاجة إلى تحديد أفكار كل فيلسوف في كل مسألة من المسائل . بحاجة بعد ذلك إلى مقاونها بما سبقها من فكثر وبما لحقها من فكثر ولا سبيل إلى ذلك ولا إلى شيء من ذلك ما دمنا نخرج في بطء ، وفي بطء شديد ، كتب فلاستة الإسلام . وما دام إخراجنا لكتب فلاسفة الإسلام . وما دام إخراجنا لكتب فلاسفة الإسلام . وما دام الأساس الذي ورثناه عن المستشرقين ، ذلك الأساس الذي لايزيد عن أن يجمع عدة نسخ في نسخة واحدة .

إنى لست أزعم أنى خبير كل الخبرة بالفلسفة الإسلامية بعامة . ولا أنى خبير كل الحبرة بالفلاسفة الإسلاميين الذين أخرجت وأخرج لهما كتباً بخاصة . ولكنى رغم ذلك ألست ممن يطيب لهم الرضا بالوقوف عند الوسائل . ولاممن يرضون أن يتخذوا من الوسائل عايات . بل من أواذاك الذين يفهمون أن الوسائل وسائل فقط . وأن وراء الوسائل غايات وإذا كان لابد من الوسائل . فلا بد أيضاً من الغايات .

على أساس من هذا الطموح العلمي حاولت الإخراج ، فلم أقف عند خلافات بعض النسخ التي أكدت لى خبرتى العلمية أنها تحريف من النساخ ، لم أقف هذه الوقفة لأنى أريد أن أخطو إلى الأمام خطوة . لا أريد أن أشغل نفسي بما هو خطأ ، لاتفرغ لما هو صواب . ولابأس أن نتنافس في هذا الجانب ، فليقم كل بدوره في هذا المضهار، وربما يتراءى لغيرى غير ما تراءى لى ، وعند حك الأفكار بعضها ببعض ، سينجلى الأمر. وسيتبين صوابه وخطئى . أوصواني وخطؤه ، وفي انجلاء الأمر على هذا النحو التقاء ، ولكنه التقاء في أثناء الطريق ، لاوقوف في بداية الطريق ، وذلك كسب للعلم ، فالخسارة أن نظل في البداية .

إنى أريد السير . السير الذي يوصل ، فقد طال الانتظار ، الانتظار عند بداية الطريق . طريق الفلسفة الإسلامية ، الآن لم نفهم ما هي الفلسفة الإسلامية ، ما هي أفكار الفاراني على وجه التحديد في كذا وكذا من مسائل الفلسفة ؟ وما هي أفكار ابن سينا على وجه التحديد في كذا وكذا من مسائلها ؟ وما هي أفكار ابن رشد؟

وهكذا وهكذا . لم نفهم ذلك، ولهذا لم نجد أساساً نبى عليه ، فلم يصبح لدينا فلاسفة يتابعون بأفكارهم السلسلة الني بدأها الفاراي وابن سينا ، بيها الناس في الغرب قد فهموا أسلافهم فهما أصيحاً. وكان فهمهم الصحيح لفكر أسلافهم وغير أسلافهم أيضاً ، سبباً من الأسباب القوية في تفوقهم الفكرى علينا ، فما تزال سلسلة التفكير عندهم متصلة ، فغيهم الآن فلاسفة ومفكرون خم رأيهم البين في مشاكل الفلسفة ، وعلى هدى آرائهم وتوجها به نسير نحن الآن .

وحرصاً على هذه الأهداف ، وتلهفاً على بلوغ هذه الغايات ، لم أشأ أن يظل إخراجنا للكتب الإسلامية القديمة تكراراً للنسخ القديمة ، ووقوفاً عند حشدها في صعيد واحد . وقد قلت كلاماً شبيهاً بهذا القول في كتاب النهافت الذي هو أول كتاب أخرجته ، قلت :

إن أشأ أن أحتفظ في الهامش بكل الفوارق ، وأدع القارئ يختار ؛ فإن هذه علية لا تزيد عن أنها جمع للنسخ المتعددة . في مجلد واحد .

ثُم فيها إرهاق التمارئ . بنقل بصره وبصيرته بين الهامش والصلب ، جريًا وراء فوارق النسخ .

وفضلا عن ذلك . فليس فيها كبير نفع للعلم سوى حفظ الأصول ، خشية أن تمتد لبعضها بد العفاء ؛ لأنها تفترض في كل قارئ القدرة على أن يقارن التصوص ، ويستخلص أصحها . وهل كل القراء كذلك ؟

وإن فرض أن كلهم كذلك ، فهل لدى جميعهم الوقت الكافي لذلك ؟

وإن فرض أن لدى جميعهم الوقت الكافى لذلك، فما فائدة أن يتخصص بعضهم الناس فى شيء ، ويتخصص بعضهم الآخر ، فى شيء آخر غيره ، إذا لم ينتفع بعضهم بجهود بعض؟ . . ] .

وعلى هدى هذا الذى قلت عن اعتقاد ، حاولت أن أخرج الكتب على هذا النمط الندى اعتقادت ، ولكن المتبطين لم يعجزهم أن يقولوا : لماذا حذفت بعض الفوارق ؛ لعل هذا الذى بدا لك أنه خطأ. هو أى نظر غيرك صواب . نعم ذلك قول حق ، ولكن ما أشبه بالباطل ؛ فليقم هؤلاء الذين يفترضون افتراضاً أن ما ظهر لى خطؤه هو صواب ، بعملية استقصاء وتحرَّ. إن كانوا يريدون أن يخلموا العلم حقاً ، وليفرغوا وسعهم وجهدهم

ليثبتوا أن ما رأيته خطأ ، هو الصواب . وما رأيته صواباً هو الخطأ، وسأكون أنا أول من يشكرهم على هذا العمل ، فإنه سبر فى الطريق ، إذ سوف يقرن عمل بعملهم . وسيتبين من هذا الاحتكاك العلمى . مواطن الحطأ ومواطن الصواب ، وسوف يستفيد العلم من وراء ذلك ، وهو ما أدعو إليه .

أما أن يقت الأمر . عند سوق الاحتمالات والافتراضات . فهو تعطيل لعجلة السبر . وحد من نشاط العاملين : وتخذيل وتوهين .

ومع ذلك فليطمئن أولئك الذين بحرصون على إثبات ما صح وما لم يصح من الفوارق ، إلى أنى فى إخراج قسم المنطق قد أرضيت رغبهم إلى حد كبير ، ولعلى قد فعلت ذلك الإثبات أن ما يدعون إليه أمر ممكن. فليههم أنهم واجدون فى بعض هذه الفوارق ما سوف يقطعون هم أنفسهم بأنه خطأ لا يحتمل الصواب بوجه .

فلهؤلاء أقول: إن الشوط أمامنا طويل فلا بد – بعد إخراج الكتاب في صووة نظمتُن إلى أمّا أصح الصور التي وصلتنا عن المؤلف – أن نبدأ في فهم الكتاب، ثم إن الأمر ليس أمر كتاب واحد، لكنه أمر مئات بل آلاف الكتب.

وليس الأمر أمر فهم سطحى : ولكنه أمر فهم وتحليل ونقد، لهذه المثات، بل الآلاف من الكتب .

وليس الأمر أمر فهم وتحليل ونقد فقط ، ولكنه بعد ذلك أمر مقارنة :

مقارنة بالفكر الذي يقال إن الفلسفة الإسلامية صدرت عنه .

ومقارنة بالفكر الذي يقال إنه صدر عنها .

وكل ذلك يتطلب الجهود الكثيرة ، الجهود المتضافرة ، والأزمان الكثيرة ، الأزمان المتلاحقة .

فالدعوة مع كل هذه المهام التي تنتظرنا ، إلى التأنق والتفعّ في حشد أخطاء النساخ وأضاليلهم في كتب . هي دعوة إلى التراخي والاستنامة .

#### المستشرقون والثقافة العربية

وبصدد الحديث عن الإخراج المسرف فى التأنق الذى أغرمنا به اقتداء بالمستشرقين أحب أن أشير إلى أن الثقة الكبيرة التى أوليناها للمستشرقين حتى انخذنا منهم أساتذة لنا هي ثقة لم تقم على أساس سليم ، لاعتبارات كثيرة :

منها : أن الاستشراق قام نى أول ما قام وفى معظم ما قام على غير أساس علمى خالص ، بل ارتبط بأمور هى أشبه بالسياسة منها بأى شيء آخر ، وتتيجة لذلك أعوزه عنصر أصيل من العناصر التى يتطلبها البحث العلمى ، وهو النزاهة والتخلى عن الأغراض . ومنها : أن الاستشراق – بغض النظر عن عنصر النزاهة – قد خالطته كبرياء لاتليق بالعلم والعلماء . ذلكم أن العلوم منها خاص يختص بفريق دون فريق ، من الناس ومنها عام هو شركة بين الناس جميعاً .

أما العام: فهو الذي يعتمد على مقومات مشتركة بنسب متساوية أو متقاربة بين أبناء الجيل الواحد ، أو الأجيال المتقاربة ، كالحساب والجبر والهندسة مثلا ، أو كالفلك والطبيعة والطب ، فإن التفاوت إن حصل بين قبيل وقبيل في هذا العلم أو ذاك ، فهو راجع في الغالب إلى تيسر آلات تساعد على سرعة الكشف ودقته ، لفريق أكثر من فريق ، لا إلى مواهب ومقومات إنسانية امناز بها فريق على فريق .

وحين يتيسر لفريق أن يسبق آخر فى هذا المضهار ، فلا بأس أن يأخذ المتأخر عن المتقدم ، والأمر فى ذلك قلبًب ، فالآخذ فى وقت يصبح مأخوذًا عنه فى آخر ، والمأخوذ عنه فى فترة قد يصبح آخذاً فى فترات . وتاريخ العلوم شاهد على ذلك .

أما الخاص من العلمم: فهو الذي ينبى على مواهب وأصول . ليست عامة بين الناس ولكنها خاصة بفريق منهم ، كاللغة مثلا ، فاللغة العربية خاصة بالانجليز ، فليس يمكن أن يقال : إن الإنجليز أعرف بلغة العرب من العرب أنفسهم ، ولا أن العرب أعرف بلغة الإنجليز من الإنجليز أنفسهم ، ولو صح أن يقال : إن شخصاً عربياً أجاد اللغة الإنجليزية حي أصبح فيها أقدر من بعض الانجليز، أو أن شخصاً إنجايزياً أجاد اللغة العربية حتى أصبح فيها أقدر من بعض العرب،

قليس يصح أن يقال: إنه الأمر فى ذلك صار قضية كلية. فيكون كل المتعلمين للغة العربية من الإنجليز أقوى فى اللغة العربية من المتعلمين العرب. ولاكل المتعلمين للغة الإنجليزية من العرب، أقوى فى اللغة الإنجليزية من المتعلمين الإنجليز.

وهناك علوم أخرى شأنها فى ذلك شأن اللغة . كعاوم الفرآن والحديث والفقه الإسلامى. وتاريخ النشريع الإسلامى ، والتاريخ الإسلامى نفسه ، وعلوم البلاغة العربية والأدب العربي ، فليس يمكن أن يكون غير العرب أقوى فى هذه العاوم من العرب ، ذلك لأن اللغة العربية تلعب دوراً هاماً . بل تلعب دوراً كبر الأهمية جداً فيها . فعرفة الناسخ والمنسوخ مثلا ، أو العام والحاص . وما إلى ذلك من دراسات قرآنية . تعتمد أولا وقبل كل شيء ، على تحديد الدلالة الفظية . ومفاد الجمل ، يمكن إدراك التعارض واتمانع . اللذين يترتب عليهما القول بأن اللاحق بتعارض مع السابق حتى يكون هذا ناسخاً لذاك أو مخصصاً له إلى آخر ما يقال فى هذه المواضع .

وكذلك يقال : فى تاريخ النشريع الإسلامى ومنشأ الحلاف بين الأئمة الحبتهدين . ومبلغ ارتباط ذلك بالمدلالات اللغوية وعمقها وغزارتها وتنوعها .

وهكذا وهكذا في سائر العلوم الإسلامية والعربية التي تعتبر اللغة العربية بمثابة انقاعدة منها والأساس لها .

وإذا ساغ فى العام من العلوم أن بأخذ هذا الفريق من الناس عن ذاك الفريق . حسب التفوق والسبق . فليس يجوز فى الحاص منها إلا أن يأخذ الدخيل عن الأصيل، والاجنبى عن غير الأجنبى .

هذا هو النبج السليم للدراسة الصحيحة . وعلى هذا النبج سار الناس فى إفادتهم واستفادتهم ، فالإنجليز مثلا يوفدون إلى فرنسا من أبنائهم من يريدون له ومنه أن يكون متفوقاً فى اللغة الفرنساوية ، وقد تعرفت وأنا فى إنجلرا إلى أناس إنجليز ، علمت منهم أنهم أتموا دراسهم للغة الفرنسية فى فرنسا ذاتها . والعرب يوفدون من أبنائهم إلى بلاد الإنجليز من يريدون أن يكون تام المعرفة باللغة الإنجليزية . وهكذا غير العرب ، وغير الإنجليز .

لكن الغرب لما رأى نفسه متفوقاً عن بعض الشرقيين في مضار السياسة، أبي عليه كبرياؤه، وهو الحاكم والسيد في المجال السياسي ، أن يجلس أمام الشرقيين يتلمذ عليهم ويتعلم مهم

ما هو خاص بهم من علم ومعرفة . وحاولوا أن يتعلموا هذه العلوم بأنفسهم ، وفى بلادهم ولا بد أبهم استعانوا أول الأمر بالشرقية بى بلادهم . فأنشأوا كلبات أسموها كليات الشرقية فى بلادهم . فأنشأوا كلبات أسموها كليات الدراسات الشرقية فى بلادهم . فأنشأوا كلبات أسموها كليات أعن غرورهم هذا ، فأوفدنا نحن العرب والمسلمين أبناءنا إلى بلاد الغرب يتعلمون فيها علومنا الإسلامية والعربية فى هذه الكلبات ، وخصاون مها على الدرجات العلمية . وصار مألوفاً أن يبعث أبناء كلية الآداب وأبناء دار العاوم وأبناء الأورم إلى كليات الدراسات الشرقية فى حواضر بلاد الغرب يدرسون اللغة العربية . ويحصلون على درجات علمية فى الأدب العربى على أيدى أساتذبهم المستشرقين الذين لايحسنون كتابة خطاب باللغة العربية .

ويحصلون على درجات علمية فى الفلسفة الإسلامية على أيدى أساندً هم المستشرقين الذين لايتيسر لهم أن يفهموا عباراتها الشبيهة بالألغاز . تلك العبارات التي يعجز المتضلعون فى اللغة العربية عن فهمها ، ولا يبلغ مراد أصحابها منها إلا فئة خاصة لها دراية بأساليبها المركزة ، وعباراتها المعقدة .

ويحصلون على درجات علمية فى علم الكلام ، وتاريخ التشريع . وأيضاً الفقه الإسلامى، على أيدى أساتلتهم الذين إن أمكنهم أن يخرجوا كتاباً فى انتوحيد أعجزهم أن يفرقوا بين التقرير والحاشية ، أو بين المنن والشارح فضلا عن أن يفهموا ذلك كله ويتابعوا الفكرة وهى تتنقل بين عارض موجز ، وشارح موضح ، وناقد أو مكمل ، وموازن أو مرجح .

وإن أمكهم أن يقرءوا تاريخ التشريع فليس يمكهم أن يفطنوا إلى الملاحظ الدقيقة ، ولا إلى الاعتبارات اللغوية التي دخلت في حساب الأئمة انجهدين وهم يرسمون لأنفسهم مناهج البحث وطرائق استنباط الأحكام .

وإن أمكنهم أن يقرءوا الفقه الإسلامى ، فلن يختلف موقفهم منه عن موقف رجل من المشتغلين بالفلسفة أو بالتاريخ مثلا ، أراد أن يطلع على التمانون الوضعى ، فلن يبلغ فيه — وهو غير متفرغ له … مبلغ رجال القانون أنفسهم مع الفارق الكبير بين القانون الوضعى ، والفقه الإسلامى، إذ انفانون الوضعى مستمد من عقول البشر ، التي هي على

تفاويا شركة بيبهم . أما النقه الإسلامى ، فهو تشريعات إلهية قد تعلو حكمة تشريعها عن مستوى تفكير الحج الغفير من الناس ،، هذا فضلا عن أنها نزلت بلسان عرف ، للعرب وحدهم ميزة القدرة على فهمه الفهم الصحيح .

ولقد دخلت الفلسفة الإسلامية نفس المحيط الذي نزله الفقه الإسلامي، وتاريخ النشريع الإسلامي ، والتاريخ الإسلامي ، وعلم الكلام الإسلامي ، والأدب العربي ، وصار النشريع الإسلامية نتيجة لمذلك ، أساتذة عالميون من المستشرقين ، يقولون ، فيسمع العالم العربي كله لما يقولون ، ويؤلفون فتكون مؤلفاتهم حجة بين المؤلفات ، ويخرجون الكتب فيكون إخراجهم نمطأ عالياً يقاس به إخراج غيرهم .

إن هذه الهيمنة العلمية ، على شئوننا العربية والإسلامية ، هى اغتصاب اغتصبه المستشرقون الغربيون ، كما اغتصب ساسهم ، أوطان العرب والمسلمين ، وإذا كان العرب قد طردوا المستعمرين من جميع بلادهم ، أوكادوا ، والمسلمون كلهم سائرون في نفس الطريق ، فمن واجب العلماء العرب والمسلمين على السواء ، أن يطهروا ميدانهم الفكرى الخاص بهم من الاستعمار الغربي ، كما طهر الساسة ميدانهم الأرضى والمائى والجوى ، من الاستعمار المادى .

وإذا كان رجال الفكر فى العالم العربى والإسلامى ، ينظرون إلى الساسة العرب والمسلمين نظرة إكبار تارة ، ونظرة سخط أخرى ، حين ينجحون فى أمر ، أو حيث يفسلون فيه ، فإن الساسة أيضاً بدورهم ينظرون إلى رجال الفكر نفس النظرة ، ويتطلبون مهم أن ينجحوا فى مهمهم ، وأن يتحرروا من الغزو الدخيل الجارح لكرامهم ، فليس أشنع من أن يقال : إن الباحث الفلانى الذى حصل على أكبر درجة علمية معرف بها فى مصر فى الفقه الإسلامى ، أو فى علم الكلام الإسلامى ، أو فى تاريخ التشريع الإسلامى ، أو فى الناريخ الإسلامى ، أو فى الفلسفة العربية ، فد سافروا إلى أوربا ليكمل دراسته فى هذه المواد هناك ، وليحصل على درجة علمية معرف بها من المستشرقين فى الجامعات الغربية .

إن هذا فى نظرى شناعة دونها كل شنيع ، ولعل عدم إحساسنا بخستها وحقارتها راجع إلى أن النفوس كانت فى الماضى قد مرنت على الذلة ، وألفت الضعة ، واستكانت للضم . أما الآن وقد أفقنا من التخدير الذى شل شعورنا وإحساسنا بالكرامة ، وتذوقنا طعم الكرامة والمجد ، فلم يصبح هنالك مبرر لبقاء الوضع المقلوب الذى يجعل من الأساتذة تلاميذ . ومن التلاميذ أساتذة .

نريد أن نستعيد كرامتنا العلمية والمعنوية ونسترد مجدنا الفكرى الضائع . فريد أن يكون لنا ما لغبرنا من حق ، فيا هو خاص بنا وملك لنا دون سوانا فريد . . . فهل نحن فاعلون . . . . ؟

#### أرسطو والمنطق

أصبح أرسطو في عصرنا الراهن هدفاً للنقد الجرىء المرير .

يقول «Lews, G.H.» [ من الأمور العسيرة أن نتحدث عن أرسطو بغير إسراف، لأنك ستحس إزاءه أنه عملاق جبار ، لكنك ستعلم إلى جانب ذلك أنه مخطئ فيا قال . إنك إذ تنظر إليه بعين التاريخ لترى هذا الأفق الفسيح الذى جال فيه بنظراته ، لايسعك إلا العجب والإعجاب .

لكنك إذا نظرت إليه بعين العلم لترى كم أصاب فى تلك النظرات ، فاحصاً كل نظرة منها على حدة ، ومختبراً لما يترتب عليها من نتائج ، فلا يسعك إلا أن تسدل عليه ستار الإهمال .

إننا اليوم إذا ما أردنا تقدير حصيلة عمله فى الكشف عن الحقائق الإيجابية رأينا أقواله حين تكون خالية من الحطأ ... تافهة لا قيمة لها ، فلن تجد فى الكشوف العلمية العظيمة كشفاً واحداً يرجع فيه الفضل إليه ، أو إلى أحد من تلاميذه (١٠) ] .

ولا شك أن هذا الحكم فيه من القسوة – لا أقول من الخطأ – ما يثير الحيرة والدهشة . ولعل خير ما تفضى إليه الحيرة والدهشة أن تحملنا على أن نعيد النظر في معلوماتنا عن أرسطو في ضوء ما جد من علوم ومعارف ، وفي ضوء ما وجه إليه من نقد ، لنرى أين هو من الحق، وأين الحق منه إن كان الحق بمعناه المطلق في وسع البشر إدراكه.

والذى يعنينا من أمر أرسطو فى هذا المقام هو المنطق . وفى منطق أرسطو يقول Russell [ من أراد فى عصرنا الحاضر أن يدرس المنطق ، فوقته ضائع سدى ، لو قرأ لأرسطو ، أو لأحد تلاميذه .

نعم إن تآليف أرسطو المنطقية دليل على مقدرة ممتازة ، وكانت تكون ذات نقع

<sup>(</sup>١) نقلا عن المنطق الوضعي للدكتور ه زكى نجيب محمود ؛ المطبوع سنة ١٩٥١ التصدير .

للإنسانية . لو أنها ظهرت في الوقت الذي لم تزل عقول اليونان فيه نشيطة منتجة .

لكنها — لسوء الطالع … قلم ظهرت فى ختام فرة الإبداع للفكر اليونانى ، ومن ثم استمسك بها الناس على أنها المرجع الموثق بصحته. حتى إذا ما حان الوقت عادت فيه للمنطق قوة الأصالة والابتكار ، كان أرسطو قد أنفق على عرش السيادة ألنى عام ، مما جعل إنزاله عن عرشه ذاك أمراً عسيراً (1) على .

و Russell يعتبر نظرية القياس الأرسطية . فى قمة الفكر الأرسطى كله فيتول : [ نعم قد كان له تأثير عظيم فى مختلف نواحى الفكر ، لكن تأثيره كان على أشده فى المنطق (٢) ] [ وأهم عمل لأرسطو فى المنطق هو مذهبه فى القياس (٣) ] .

وقد شغل القياس الأرسطى الباحثين من نواح عدة :

فن ناحية : هل هو النموذج الوحيد للتفكير السلم؟

ومن ناحية ثانية : هل هو خال من العيوب ؟

ومن ناحية ثالثة : هل بمكن أن يكون طريقاً لكسب معرفة جديدة ؟

ون ناحية رابعة : ما عدد أشكاله ؟ هل هي ثلاثة ؟ أو أربعة ؟

وواضح أن هذه الدراسات التي تعرَّض القياس البحث من جراتها هي وجهات نظر عنطة غير ملتقية . لباحثين مختلفين . فالذى يرى مثلا ، أنه لايكون طريقاً لكسب معوفة جديدة ، لايراه النموذج الوحيد المتفكير السليم ، ولا النموذج الأخير . يبنا الذى لايراه النموذج الوحيد ، قد يرى أنه طريق لكسب معرفة ، ولكنه ليس الطريق الوحيد ، وسأعرض لكل واحدة من هذه النواحي في اختصار ، ولكني أحب أن أشير أولا إلى أن اختلاف وجهات النظر هكذا ، حول نظرية القياس ، دليل على أنها حدث علمي له شأن خطير في تاريخ الفكر البشرى .

#### هل القياس الأرسطى هو النموذج الوحيد للتفكير

هذه هي النقطة الأولى: من النقاط الأربع المتعلقة بالقياس. وهي أن القياس اليموذج الوحيد للتفكير السلم ، فهي مسألة بحرص عليها « Jevons » وقد لحص لنا رأيه الدكتور زكى نجيب محمود في كتابه « المنطق الوضعي» (٣٠).

<sup>(</sup>١) نفس المصدر والموضع السابقين . (٢) المرجع السابق ص ٢١٣.

<sup>(</sup>٣) ص ٢٢٤

قال الدكتور نجيب : [ لا إنتاج من مقدمتين سالبتين . . .

لكن من علماء المنطق فريقاً لا يأخذ بهذه القاعدة فى القياس ، ويرى أن المقدمتين السالبتين قد ننتجان . فهذا « جفنز » يسوق لنا المثل الآتى ، لقياس منتج مقدمتاه سالبتان .

كل ما ليس بمعدنى . لا تكون له القدرة على التأثير المغناطيسي القوى . والكربون ليس معدنياً .

وإذن فالكربون ليس قادراً على التأثير المغناطيسي القوى .

فهانان مقدمتان سالبتان. ومع ذلك نراهما تنتجان نتيجة سالبة صحيحة .ويرد « Keynes » كنز ، على هذا النقد قائلا : إن هذا، الاستثناء الظاهرى للقاعدة . ليس الاستثناء الحقيقي لها .

نعم إنه لا شك في صحة الاستدلال في هذا المثل الذي أورده ٥ جڤنز ٥

ويمكن الرمز له بما يأتى :

1 4 1 K- 19 - Y 1 Y

و لا 8 ص ٩ - ٩ و ١

. . لا و ص × - وك . .

لكن إذا اعتبرنا المقدمتين سالبتين . كان لدينا أربعة حدود هي :

(١) لا ـو

신(1)

(٣) ص

, (1)

وعلى ذلك لايكون الاستدلال قياساً . لأنه جاوز شرط القياس الذى يحمّ أن لا نزيد الحدود عن ثلاثة .

ولكى نحول هذا الاستدلال إنى الصورة القياسية . وجب أن نحول المقدمة الصغرى بواسطة عملية نقض المحمول ــ. إلى موجبة كلية ــ بحيث تصبح :

كل « ص ٤ -- « لا -- و »

وعندثذ يكون الاستدلال كما يأتى :

٠٠. لا د ص ١-١٤ ك

وهو استدلال قياسى بالمعنى الصحيح. لم نجاوز فيه شرط الحدود الثلاثة . وإلا فلو تساهلنا فى شرط الحدود الثلاثة ، كان من الممكن أن نحول كل قياس سليم إلى قياس ذى مقدمتين سالبتين ــ بواسطة نقض المحمول ــ فئلا هذا القياس الآتى :

٠٠. کل « ص » – « ك »

يصبح بواسطة نقض المحمول في المقدمتين كما يأتي :

14. 0 - 0 K- C.

لا « ص » - « لا - و »

· . لا ه ص » - « لا - ك»

فهل نقول فى مثل هذه الحالة إننا قد استطعنا الاستنتاج من مقدمتين سالبتين ؟ كلا . . لأن الحدود ليست ثلاثة فى هذه الصورة .

وإذن فليست هي بالصورة القياسية .

وهذا دفاع طيب من « كنز » عن « القياس » كما تحدد معناه عند أرسطو ، لكنه يتضمن أيضاً أن الاستدلال قد يكون صحيحاً ، دون أن يكون استدلالاً قياسيًّا .

و إذن فليس الاستدلال القياسي بشروطه وقواعده هو النموذج الوحيد للتفكير السليم كما ظن الأرسطيون .

وفي ذلك يقول « Bradley ، برادلي . دفاعاً عن وجهة نظر « جڤنز » .

إنه على الرغم من أن القياس الذي ذكره بحترى على أربعة حدود. وأنه بذلك يخالف الصورة الفنية للقياس. إلا أن ذلك لايني أننا قد وصلنا إلى نتيجة من مقدمتين سالبتين هما:

۱ -- « اليست - »

٢ \_ 1 ما ليس ب لا يكون ح 1

إذن ١ ا ليست - ١

أُم يمضى ، برادلي ، في حديثه فيقول :

وإذا استطعت من مقدمتين سالبتين أن أصل إلى نتيجة . فلا غناء لى فى الاعتراض بأنى قد وصلت إلى ذلك بتحويل إحدى المقدمتين من صورة إلى صورة .

لأن ذلك الاعتراض لا يدل:

على أن المقدمتين ليستا سالبتين .

ولايدل على أنى قد أخفقت في الوصول إلى نتيجة » .

والخلاصة التي نريد نحن أن ننهي بقارئنا إليها هي :

أن المقدمتين السالبتين لاتنتجان مادمنا نحافظ على شرط الحدود الثلاثة في القاس.

لكن ُّ تجاوز هذا الشرط ممكن .

وعندئذ يجوز أن نصل إلى نتائج سليمة من مقدمات سالبة .

وإذا لم نشأ أن تسمى هذه الصورة الجديدة باسم « القياس » فسمها بما شئت لها من أسهاء . لكنها صورة صالحة للاستدلال الصحيح .

وإذن فليس القياس بمعناه المعروف . هو الوسيلة الوحيدة للاستدلال(١١) ]

وواضح من هذا الذى دار بين ٥ برادلي ٥ و ٩ جفتر، في طرف. وبين ٩ كنز ٥ في طرف آخر. أن الأولين يحاولان الوصول إلى أنه يمكن وجود صورة صالحة للاستدلال الصحيح، سوى صورة القياس الأرسطى. وإذن فهما لايطعنان في أن القياس الأرسطى صورة صالحة للاستدلال الصحيح، ولكنهما يطعنان في أنه الصورة الوحيدة الصالحة للاستدلال الصحيح.

وفى موضع آخر <sup>(۲)</sup> يظهر ٩ برادنى » فى موقف أكثر تحدداً ووضوحاً حيث يقول :

[ نقطة الحلاف الرئيسية هي :

<sup>(</sup>١) انتهى المقتبس من كلام الدكتور زكى نجيب محمود.

<sup>(</sup>٢) ص ٢٢٢ المنطق الوضعي .

هل الاستدلال القياسي هو الصورة الوحيدة للاستدلال الصحيح ؟ أم هناك صور أخرى سواه ؟

فإن سلمتم بأن هنالك صوراً أخرى غير القياس ، يكون فيها الاستدلال سليماً ، المار أساس من أسس المنطق الأرسطى . الذى لم يعترف إلا بالقياس وحده ، تموذجاً » للتفكير السلم .

فإما أن يجىء التفكير على صورة قياسية مباشرة ، وإلا فلا بد فى رأى ذلك المنطق أن يكون من الممكن رده إلى صورة قياسية حتى نطمئن إلى أنه تفكير سلم ] .

ويعول ه برادلى « في هذا الموقف أيضاً على نفس الحجة التي عول عليها هو وه جفنز » في الموقف السابق . وهي زيادة الحدود عن ثلاثة ، وإن اختلف التمثيل فهناك كان التميل لزيادة عدد الحدود عن ثلاثة ؛ بالقضيتين السالبتين وهنا يكون التميل بما يلي :

**ں** أكبر من ح

ا أكبر من ب

٠٠. ا أكبر من ح

ويعلق الدكتور زكى محموم على هذا المقال بقوله :

[ فههنا استدلال سليم ، يتألف من قضايا ثلاث ، لكنه يشتمل على أكثر
 من ثلاثة حدود هي :

١ - ب ٢ - أكبر من ح

 $\xi^{(1)}$  اکبر من  $\xi^{(1)}$  ا

ومما تجدر الإشارة إليه في هذا المقام أن الذي عرفه « برادلي، و « جفنز ، بخصوص :

أولا: تركب القياس عن سالبتين ، وما يلزمه من زيادة الحدود على ثلاثة ، أو عدم زيادتها، قد عرفه « ابن سينا» من قبلهم وتعرض له في كتاب « الإشارات. فها هو ذا يقول في آخر « الفصل الرابع » من « اللهج السابع » ما يلي :

 ... وصارت الأشكال الاقترانية الحملية الملتفت إليها ثلاثة. ولا ينتج شيء منها عن جزئيتين .

وأما عن سالبتين ففيه نظر سيشرح لك ]

<sup>(</sup>١) المنطق الوضعي ص ٢٢١.

فارجع إلى شرحه فى موضعه ، وقارن بين ما قاله » برادلى » و ه جفنز ، أخيراً . بما قاله ابن سينا أولا ، ثم ارجع بما تخلص به من كل ذلك إلى القياس الأرسطى ، وتبين هل القياس الأرسطى هو الصورة الوحيدة للاستدلال الصحيح ؟ أم هنالك صورة، أوصور أخرى سواه ؟

ثانياً: القياسات القائمة على علاقات مثل الكبر والمساواة ، وما يمكن أن يكون بينها وبين القياس الأرسطى المعهود من تشابه أومفارقة ، قد عرفها ابن سينا أيضاً وعقد لها من كتاب الإشارات ، القصل الثانى ، من النهج الثامن ، وذلك حيث يقول :

[ إشارة : إلى قباس المساواة :

إنه ربما عرف من أحكام المقدمات أشياء تسقط ، ويبنى القياس على صورة مخالفة للقياس ، مثل قولم :

> [ ج ] مساوٍ لـ [ ب ] و [ ب ] مساوٍ لـ [ ا ]

ف [ج] ساوِ ا[ا]

فقد أسقط منه أن مساوى المساوى ، مساو .

وعدل بالقياس عن وجهه من وجوب الشَّركة فى جميع الأوسط إلى وقوع شركة فى معضه J .

فقارن بذلك بعد أن تطلع على شرحه ، ما قاله « برادلى » ثم عد بحصيلتك من ذلك إلى القياس الأرسطى ، وتبين الأمر .

#### هل القياس الأرسطى خال من العيوب ؟

هذه هي النقطة الثانية : من النقاط الأربع المتعلقة بالقياس وهي : هل القياس الأرسطي خال من العيوب ؟

لم يعدم القياس من يقول : إن فيه عيوباً ، وفى ذلك يقول الدكتور زكى نجيب

في كتابه # المنطق الوضعي «(١):

[ إن نظرية القياس الأرسطية بداية قوية فى بناء علم المنطق .

أما أن تؤخذ على أنها هي البداية والنهاية معاً . فذَّلك هو موضع الحطأ عند أصحاب المنطق التقليدي .

فلو تخيلنا بناء المنطق عمارة شامحة ذات عدة طوابق . وجب أن لا ننظر إلى نظرية القياس الأرسطية إلا على أنها طابق من تلك الطوابق ، بل هي ــ رغم كونها طابقاً واحداً من عمارة شامخة ــ لاتخلو من عبوب ونقائص ، لامندوجة عن إصلاحها .

فما نظرية القياس الأرسطية إلا تحليل لضرب واحد من ضروب العلاقات ، هو علاقة التعدى ، فإذا عرفت أن العلاقات كثيرة لانكاد تقع تحت الحصر أدركت كم تنحصر قيمة القياس الأرسطي في دائرة غاية في الصغر والضيق ] .

وفي هذا النص ادعا آت :

الأول : أن القياس الأرسطي ليس هو الصورة الوحيدة للاستدلال الصحيح .

الثانى : أنه مع كونه كذلك « لا يخلو عن عيوب ونقائص لامندوحة عن إصلاحها » .

أما بالنسبة للأمر الأول ، فقد سبق حديث عنه فى مواقف بين ، برادلى، و، جثنز،، و «كنز، و ، ابن سينا ، وبحسن الرجوع أيضاً بجانب ذلك إلى الفصل السادس من كتاب را المنطق الوضعى ، الذى خصصه صاحب الكتاب لبحث ، العلاقات ، .

وأما بالنسبة للأمر الثاني ، فهنائك مآخذ :

منها : ما يذكره صاحب ، المنطق الوضعي »(٢) قائلا :

[ إن الذي حدا بالمنطق التقليدي أن يجعل في القياس مقدمة كبرى، وأخرى صغرى، مو أن الاستدلال الصحيح – بمثابة لم الاستدلال الصحيح – بمثابة تطبيق قاعدة عامة ، على حقيقة أقل تعميماً منها، ومشمولة فيها ، وبهذا نحكم على الحقيقة الأكبر . الاصغر ، بما حكمنا به على الحقيقة الأكبر .

وقد حاول ۱ برادلی ۴ محاولة موفقة فی نقض هذا الاعتبار ، وبینَن أن لا ضرورة قط لقدمة كبرى كي يتم الاستدلال ، إذ قد تكون المقامتان متساويتين ليس فيهما

<sup>(</sup>۱) ص ۲۱۳ ،

<sup>(</sup>۲) ص ۲۱۹ .

ما هي كبرى وما هي صغرى ، وهو يسوق أمثلة لاستادلالات صحيحة تستغنى عن المقدمة الكبرى ، منها :

ا على يمين - ، ب على يمين ح ا على يمين ح ا شال غربي ح ا شال غربي ح ا تساوى ح ا تساوى ح ا أكبر من ح ا كبر من - ، ، ا أكبر من ح ا قبل - ، ، ا أبل ح ا قبل - ، ، ا أبل ح

ويقول « برادلى » فى هذا الصدد « إن المقدمة الكبرى وَهُمُّ . . وانقياس نفسه — كالمقدمة الكبرى – خوافة لا أكثر ؛ فهو خيال واهم؛ لأنه يدعى أنه نموذج الاستدلال، مم أن هناك استدلالات لايمكن بأية وسيلة مقبولة أن نصبها فى قوالبه »

وئمت خوافة أخرى .. فى رأى « برادلى « – ينبغى أن نتخلص منها ، وهى أن يكون عدد القضايا التى يتألف منها المثنال ؛

« ا » تقع شمالي ٥ س » وتبعد عنها عشرة أميال .

وتبعد ﴿ بِ ﴾ عشرة أميال نحو الشرق من ﴿ حـ ﴿

وتبعد « و » عشرة أميال نحو الشمال من » ح »

إذن فموقع ه ي ع بالنسبة لـ ه ا ه و أنها تبعد عنها نحو الغرب بعشرة أميال . فههنا نحن لانسير في حركتنا الفكرية في خطوات عبزأة . كل منها تتألف من مقدمتين ونتيجة .

أقول إننا لانجزئ حركة الفكر هذه التجزئة ، حتى نجعل كل خطوة استدلالاً قياسيًّا ذا حدود ثلاثة وقضايا ثلاث . بل نقيم البناء كله فى الذهن أولا دفعة واحدة . ثم نرى أبن تقم « ي ، بالنسبة لـ ١١ » .

ويتضع من ذلك أننا – مهما كان عدد الخطوات -- نظل فركتُب بعضها إلى بعض. ولا نصل إلى النتيجة إلا في النهاية . ولاتحديد هناك لعدد الخطوات المؤدية إلى النتيجة ، إلا قدرة الإنسان على الاستيعاب .

فلو زادت الحطوات على قدرة الإنسان على استيعابها دفعة واحدة . اضطر إلى

الوقوف فى وسط الطريق للبخص ما فات فى نتيجة واحدة ، ثم يواصل السير ، لكنه لو استيعاب الخطوات كلها دفعة واحدة ، فلا اضطرار هناك للوقوف والتجزئة .

وإذن فضرورة تحديد الحطوات التي تكفي للاستدلال، متوقف على عوامل نفسية ، لا على ضرورة منطقية ] .

وفي هذا النص يعرض صاحب المنطق الوضعي لأمرين :

أولهما : هو عدم الحاجة إلى مقدمة كبرى ، مستدلاً بأمثلة ، بينها ما يسميه أصحاب المنطق الصورى و قياس المساواة ، وقد تعرض له ابن سينا في فصل نبهت عليه سابقاً (١٠) .

وفى الرجوع إلى ما ذكره ٥ابن سينا، وغيره نخصوص قياس المساواة ، ما عساه يوضع نقطة الحلاف هذه ، وهل هي خلاف حقيق أم خلاف ظاهرى .

وثانيهما : مسألة زيادة قضايا ٥ القياس، عن ثلاثة ؟ أو عدم زيادتها .

ولأصحاب المنطق الصورى كلام حول ما يسمونه بـ « القياس المركب » وفى الرجوع إليه ما عسى يوضح ما بين النظرتين من خلاف ، أو وفاق .

#### هل القياس الأرسطى طريق لكسب معرفة جديدة

هذه هي النقطة الثالثة: من النقاط الأربع المتعلقة بالقياس وهي : هل يمكن أن يكون القياس الأرسطي طريقاً لكسب معرفة جديدة ؟ إنها مسألة عرض لها أيضاً صاحب و المنطق الوضعي » قال(٢٠):

[ فن أوجه النقص فيه \_ يعنى القياس الأرسطى \_ أنه لايؤدى إلى معرفة جديدة فى النتيجة .

مع أن أحد شروط الاستدلال عند « برادل » هو أن يؤدى إلى نتيجة جديدة ليست محتواة في المقدمات .

<sup>(</sup>۱) ص ۲۰.

<sup>(</sup>٢) ص ٢٤٠ .

وإذن فالقياس بصورته المذكورة يقع فى مغالطة a المصادرة على المطلوب » لأننى إذا ما قبلت المقدمة :

م كل إنسان فان ١

فإنى أدخل فى الموضوع « إنسان » كلَّ أفواد الناس .

وبعدئذ إذا ما عقبت عليها بمقدمة ثانية بأن :

محمداً إنسان .

فإما أن أكون على وعى بأن محمداً كان فرداً من أفراد الناس الذين قصدت إليهم فى المقدمة الأولى ؟ وبذلك أكون على وعى كذلك بأنه فان ، قبل أن أنص على هذه الحقيقة في المقدمة الثانية .

وإما أن لا أكون على وعى بذلك، فأكون فى المقدمة الأولى قد عممت بغير حق، لأنى لم أكن أعلم الفناء عن كل أفراد الناس كما زعمت.

وأقرب الفرضين إلى القبول . هو أنى حين ذكرت المقدمة الأولى :

« كل إنسان فان »:

كنت أريد التعميم حقاً ، وعلى ذلك فلا تكون المقدمة الثانية إلا صدى لما جاء فى فى المقدمة الأولى .

وبالتالى لا يكون فى النتيجة شيء جديد .

قد تقول : ولكن حين أعم فى المقدمة الأولى ، لا أريد الناس فرداً فرداً ؛ لأن إحصاءهم على هذا النحو مستحيل . إنما أريد النوع بصفة عامة .

لكن إذا كان أمرك كذلك ، فكيف استطعت أن تخصص الحكم على محمد ؟ إن محمداً ليس هو النوع بصفة عامة ، إنما هو فرد منعين متخصص . فحكمك عليه بما حكمت به على النوع بصفة عامة ، هو فى حقيقة الأمر قياس باطل ؛ لأنه يحتوى على أربعة حديد :

الإنسان . فان } إنسان فى الحالة الأولى معناها ﴿ النوع بصفة عامة ، عمد . إنسان \ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ الثانية متعين فى شخص معروف ؛ هكذا ترى مبدأ القياس ــ بالصورة انموذجية السابقة ــ معيباً فى ذاته ]

إن هذا النص يوجه نقداً ، لوصح ، لطوح بالمنطق الصورى من أساسه في عرض

البحر ، ولعل القارئ مدرك فى وضوح أنى لست أقف موقف المدافع عن مذهب خاص، أو المتعصب لوجهة نظر خاصة ، وإنما أقف موقف العارض فقط ، الموجه أنظار من يهمهم الوقوف على بعض أوجه الحلاف بين المنطق القديم والمنطق الحديث، إلى شيء من مواطن هذا الحلاف . ولو أنى أردت أن أرد وأن أقف موقف الناقد الفاحص الذى يأخذ على عاتقه مسئولية وجهة نظر خاصة ليناصرها ويؤيدها بالبرهان ، لااقتضائى الأمر وقتاً أطول . وإنما هى لحظات يعلم الله أنى أختلسها اختلاساً : وإنى لأرجو أن يهي الله لى من الوقت، ما أتوفر فيه على دراسة جملة موضوعات يشوقنى أن أدرسها فى أناة وتربث، وأن أكشف عن وجه الحق فيها ، فى مؤلف ، أومؤلفات لافى مقدمة لكتاب اشخص آخر .

فعلى عجل أقول للدكتور صاحب « المنطق الوضعي » إنك قد فتحت باب الإجابة عن هذا الاعتراض حين قلت :

آ قد تقول : ولكن حين أعم في المقدمة الأولى ، لا أريد الناس فرداً فرداً ؛ لأن إحصاءهم على هذا النحو مستحيل ، إنما أريد النوع بصفة عامة ] .

بالرغم من أنك رددت هذه الإجابة بقولك [ لكن إذا كان أمرك كذلك فكيف استطعت أن تخصص الحكم على محمد ؟ إن محمداً ليس هو النوع بصفة عامة ، إنما هو فرد متعين متخصص . فحكمك عليه بما حكمت به على النوع بصفة عامة ؛ هو في حقيقة الأمر قياس باطل ؛ لأنه يحتوى على أربعة حدود . . . إلخ ] .

فهل مبدأ الإجابة في ذاته سلم ؟ أي بصرف النظر عن الإجابة ذاتها .

أخشى أن لايكون سليماً ؛ لأنك قلت في موضع آخر (١) من كتابك ما يلي : [ وإنما سميت هذه الحدود بأسائها تلك - يعني الأصغر ، والأسط ، والأكبر - لأنها - في مذهب أوسطو- تصف انساع بجالها بالنسبة بعضها إلى بعض .

قالحد الأكبر يشير إلى فئة من الماصدقات أكبر فعلاً من الفئتين اللتين يشير إليهما الحدان : الأوسط والأصغر .

والحد الأوسط يشير إلى فئة تقع من حيث الاتساع بين فئة الحد الأكبر وفئة الحد الأصغر.

والحد الأصغر يشير إلى أصغر الفئات فعلا ] .

وهذا النص صريح في أن أرسطو أراد الما صدقات من الحدود ، لا الماهيات ،

<sup>(</sup>١) ص ٢١٦

ففتحُ باب إرادة طبيعية النوع ، بدل ، أفراد النوع ، تحدُّ واضع لهذا النص ، لكن لعل في نفس صاحب ، المنطق الوضعي ، شيئاً لا يجعله مطمئناً كل الاطمئنان ، إلى أن صاحب المنطق الصورى قد على من الحدود الماصدقات ، لاالطبائع ، وعلى أساس ذلك الشيء فتح باب الإجابة عن الاعتراض الوارد على القياس الأرسطى بأنه ، لا يؤدى إلى معرفة جديدة في النتيجة ، على أساس جواز إرادة الطبيعة ، لا الما صدق . وإن كان قد انتهى إلى عدم إمكان الإجابة عن الاعتراض من هذا الطريق .

فإن يك الأمر كذلك ، فالإجابة ممكنة بهذه الطريقة ؛ لأن الوسط ، إنسان » لن يكون في إحدى القضيتين معناه ، النوع بصفة عامة » وفى الأخرى معناه ، شخص معروف ، .

و إنما سيكون الأمر هكذا :

١ -- محمد إنسان . بمعنى أن محمداً كاثن له طبيعة الإنسان .

٢ - الإنسان فان . بمعنى أن كل كائن له طبيعة الإنسان فان .

وإذن يكون الإنسان بمعنى « واحد » مستعملا فى الموضعين ، فالحدود ثلاثة لا أربعة .

فالحطب إذن أهون مما يُشَصور ، إن جاز أن يراد من الإنسان « الطبيعة » وقد أقر هذا المبدأ صاحب « المنطق الوضعي » نفسه كما رأينا .

. . .

من هذا العرض السريع وهذه النظرات الحاطفة : أرجو أن يتبيَّن قوم يعولون على المنطق الصورى فى موضوعات لها خطرها وأهميتها فى نظرهم ؟ ما يحيط بنظرية القياس يخاصة ، وبالمنطق الصورى بعامة ، من تهجم وهجوم .

والهجوم والهجم على القياس بخاصة ، وعلى المنطق الصورى بعامة ، وسيلة للهجم والهجوم على الموضوعات التي يتخذ هذا المنطق وسيلة لتأييدها والدفاع عنها .

ولست أفشى سرًا إذا قلت : إن صاحب كتاب « المنطق الصورى » قد ألف كتابه هذا ، لهذا الغرض ، أغنى هدم المنطق الصورى ، وما يسخدم فيه المنطق الصورى ولعله يكن لى فى نفسه كل تقدير وإكبار إذ أعرف بكتابه قوماً لايعرفونه رغم أنه نشر منذ سنة ١٩٥١ ، بل ربما قبل ذلك ؛ لأن الطبعة التى وقعت فى يدى منه ؛ لم يشر فيها إلى ما يفيد أنها \* الأول \* . وفي مقدمة كتابه هذا يصبح سيادته بأعلى صوته قائلا :

[ ولما كان المذهب الوضعى بصفة عامة — والوضعى المنطق الجديد بصفة خاصة \_ هو أقرب الملاهب الفكرية حممتايرة للروح العامى كما يفهمه العاماء الذين يخلقون لنا أساب الحضارة في معاملهم.

فقد أخذت به أخذ الواثق بصدق دعواه ، وطفقت أنظر بمنظاره إلى شيى الدراسات ، فأمحو منها ــ لنفسي ــ ما تقتضيني مبادئ المذهب أن أمحوه .

وكالهرة التى أكلت بنيها ، جعلت الميتافيزيقا أول صيدى - جعلها أول ما أنظر إليه بمنظار الوضعية المنطقية ؛ لأجدها كلاماً فارغاً لا يرافع إلى أن يكون كذباً ؛ لأن ما يوصف بالكذب كلام يتصوره العقل ، ولكن تدحضه التجربة .

أما هذه فكلامها كله هو من قبيل قولنا : إن المزاحلة مرثها خمالة أشكار ـــ رموز سوداء ، تملأ الصفحات بغير مدلول .

وإنما يحتاج الأمر إلى تحليل منطقي ليكشف عن هذه الحقيقة فيها .

ولقد أعددت نفسى للقيام بشىء من هذا التحليل ماوسعنى الجهد وإنه لجهد الضعيف موقعاً بأنى إذا ما هدمت ركناً من أركان هذا البناء المتداعى وأقمت مكانه فى عقول شباننا دعامة من دعائم التفكير العلمى الوضعى، فقد بذلت ما أستطيع بذله من توجيه الفكر توجيهاً منتجاً.

لكن الأمر محتاج أولا إلى وضع قواعد المنطق الذي ينتمي بصاحبه إلى مثل هذه النظرية الملمسة .

فكان هذا الكتاب الذى أضعه بين يدى القارئ. ليكون بمثابة الأساس من البناء الذى صح مى العزم على إقامته طابقاً فى إثر طابق تجىء كلها تدعيا المذهب الوضعى فى شى نواحيه].

أقول: إنى لأرجو أن يتبين قوم يهمهم أمر المنطق الصورى. وما يستعمل فيه المنطق الصورى من معارف غير مادية . . هذا الذي يقال ضد المنطق الصورى وضد المعارف التي يستعمل فيها! لا ليصادر واكتاب المنطق الوضعى " فقد ذهبت " موضة المصادرة ، ولا ليرموا صاحبه بالكفر والإلحاد والزيغ والمروق والنفاق والزندقة ؛ فإن هذه الكلمات أصبحت كلمات غير ذات مدلول في قاموس حياتنا الراهنة ، وإنما ليدرسوا

وليحققوا ، وليستعملوا ضد خصومهم نفس السلاح الذي استعمله ضدهم ، وهو العلم ، وليحققوا ، وليستعملوا ضد خصومهم نفس السلاح الذي استعمله ضدهم ، وهو العلم كذلك ، وأسوق لهم على سبيل المثال ، بعض ما يرد في كتبهم الفلسفية ، ويتلقاه شراح الفلسفة ودارسوها بالرضا والقبول والتسلم ، ولاعيب في أن تحظى الفلسفة أو يخطى شراحها ودارسوها ، فالفكر الإنساني ليس بمعصوم ، ولكن العيب كل العيب أن تبيى المقائد الدينية عن أسس فلسفية لم يبذل في تمحيصها الوسع ، ولم تسلط عليها الأضواء الكاشفة التي تؤكد لنا صدقها وصها .

ومن أمثلة ذلك ما جاء فى كتب ابن سينا وفى كتاب « الإشارات » بالذات من قوله :

آ ما حقه فى نفسه الإمكان فليس يصير موجوداً من ذاته ؛ فإنه ليس وجوده من ذاته أولى من عدمه من حيث هو ممكن .

فإن صار أحدهما أولى فلحضور شيء أو غيبته .

فوجود كل ممكن هومن غيره ] .

يقول ابن سينا هذا القول وهو بصدد إثبات « واجب الوجود » وكلامه هذا كلام جيد في ذاته فإنه بعد أن يتفق على أن إمكان الشيء هو :

عدم استحقاقه شيئاً من الوجود أو العدم لذاته ، يصبح من الواضح أن ما يثبت له الإمكان بهذا المعنى ثبوتاً ذاتيًا ، فليس إن وجد يكون موجوداً من ذاته ، وليس إن عدم يكون معدوماً من ذاته ، فإن وجد فلا بد أن يكون وجوده من غيره ، ضرورة أن وجوده ليس أولى بالنسبة لذاته من عدمه ، من حيث إنه ممكن ، وإن عدم ، فلابد أن يكون عدمه من غيره ، ضرورة أن عدمه ليس أولى بالنسبة لذاته من وجوده من حيث إنه ممكن .

واقتصر الشيخ على الحديث عن الوجود ، دون الحديث عن العدم ؛ لأن جانب الوجود في الممكن هو الذي يفيد في التمهيد لإثبات الواجب من حيث إن الوجود حدث بَيِّنَّ على الممكن هو لا بد راجع لشيء آخر غير ذات الممكن ، فهو لا بد راجع لشيء آخر غير ذات الممكن ، ثم يسار في هذه الطريق إلى نهايتها حتى يُنتَهى إلى الهدف الأخير .

هذا ؛ وعندى أنه ــ من وجهة نظر فلسفية ــ ليس هناك ما يمنع من اتخاذ

العدم حدثًا ظاهرًا بيناً أيضاً للوصول إلى نفس الهدف ؛ بأن يقال :

إن عدم ما كان موجودا ، ليس راجعاً إلى ذات المعدوم من حيث هو ممكن ، فهو إذن راجع إلى شيء آخر موجود ، ثم يسار في هذه الطريق إلى نهايتها ، حتى ينتهى إلى الهدف الأخير .

ولكن إذا كان الطريقان ممكنين ، ويواد سلوك أحدهما ، فلا شك أن جانب الوجود أوضح .

ومما يدل على صلاحية الطريقين ــ فى نظر ابن سينا نفسه ، وأنه إنما اقتصر على جانب الوجود ، اكتفاء بأحد الطريقين ، واختياراً لأظهرهما ــ أنه عمم فى قوله :

[ فإن صار أحدهما أول فلحضور شيء أو غيبته ]

فالضمير المثنى فى « أحدهما » راجع ل هوجود الممكن وعدمه » . فكل من الوجود والعدم عند ابن سينا – بمقتضى فكرة الإمكان التي أوضحناها سابقاً – مسبب عن شيء خارج عن ذات الممكن .

ولكن ابن سينا يغاير بين السببين : السبب الذى يرجع إليه وجود الممكن ، والسبب الذى يرجع إليه عدمه ، بناء على ما هو مشهور من أن علة الوجود علة وجودية ، وعلة العدم علة عدمية . بمعنى أن يقال :

إن علة عدم الشيء ، هي عدم علة وجوده

وعلة وجود الشيء، هي الأمر الموجود الذي يمنحه الوجود

وعلى هذا الأساس قال ابن سينا : [ فلحضور شيء ] ويعنى به علة الوجود . ثم قال [ أو غيبته ] أى غيبة الشيء الذي هو علة وجود الممكن ، وهو يعنى بذلك

وفى نفسى من هذا الكلام شيء ؛ فإن علة العدم لاينبغى أن تكون عدماً صرفاً ؛ لأنه لو كان الشيء لايوجد إلا إذا وجدت علة أخرجته من العدم إلى الوجود فإذا لم توجد علة كذلك ، بنى على عدمه ، لكان معنى ذلك أن العدم أولى بذات الممكن من الوجود ، وهو يتعارض مع معنى الإمكان الذى اصطلحنا . عليه لكنه لو صح لما أمكن أن يكون عدم الممكن طريقاً إلى إثبات الواجب ؛ لأنه فى هذه الحال لن يرجع إلى علة خارجة عن ذات الممكن . وتفادياً لهذا الإشكال يمكننا أن نصطلح على معنى آخر نحدد به حقيقة الإمكان ، كأن نقول :

إمكان الشيء هو أن يكون الشيء إذ يوجد، بحاجة إلى علة وجودية خارجة عن ذاته تمنحه الوجود، وإذ يعدم بحاجة إلى عدم علة وجوده، وعدم علة الوجود صادق بعدم ذاتها، أو بعدم إرادتها لوجوده .

وهذا يؤول بنا إلى أن نتخذ وجود الممكن ــ لاعدمه ــ طريقاً لإثبات الواجب . وهذا الطريق يلتني مع قول ابن سينا :

[ فوجود كل تمكن هو من غيره ]

هذا القول نتيجة ضرورية لامناص من تسليمه لمن يوافق على التحديد المشهور لمهنى الإمكان أوعلى تحديدنا نحن له، إذ الفرق بين تحديدنا وبين التحديد المشهور يظهر في جانب العدم ، لا في جانب الوجود .

نتقل بعد ذلك إلى خطوة أخرى في دليل ابن سينا لإثبات الواجب يقول:

[ إما أن ينسلسل ذلك إلى غير النهاية ، فيكون كل واحد من آحاد السلسلة ممكناً في ذاته ، والجملة متعلقة بها ، فتكون غير واجبة أيضاً ، وتجب بغيرها . ولنزد هذا بياناً ] .

وهذه الخطوة مؤسسة على الخطوة السابقة ، فما دام هنالك ممكن موجود ، وقد صح مما أسلفنا أن وجود الممكن ليس من ذاته بل من غيره . فلننقل الكلام إلى هذا الغبر .

فإن كان واجباً ثبت المطلوب .

وإن كان ممكناً ، احتاج بدوره إلى موجود آخر يوجده ، تطبيقاً للفاعدة التي انهينا إليها سابقاً وهي :

[ فوجود كل ممكن هو من غيره ]

وهذا الموجود الآخر ، إن كان واجباً ثبت المطلوب ؛ إذ مطلوبنا إثبات واجب ، وإن كان ممكناً ، احتاج إلى آخر ، وهكذا .

فإما أن ننتهي إلى واجب .

وإما أن يدور الأمر .

وإما أن يتسلسل .

ويُعنى ابن سينا ، فى النص الذى نحن بصدده ، بالفرض الأخير وحده ؛ إذ الفرض الأول ، وهو الانتهاء إلى واجب ، هو مطلوبنا ، وهو لا يثبت إلا إذا بطلت الفروض الأخرى كلها ، وهى منحصرة فى الدور والتسلسل ؛ لهذا كان من اللازم الاشتفال بإبطال كل الفروض ، قبل الانتهاء إلى واجب ، وهما فرضان فقط : فرض الدور ، وفرض التسلسل .

أما الدور - وهو توقف الشيء على ما يتوقف عليه - فهو باطل بداهة؛ لأنه يؤول إلى توقف الشيء على نفسه ، وأحب أن أعبر هنا عن معنى يساورنى بخصوص ما يسمونه الدور ؛ فإن توقف الشيء على نفسه ، لبس باطلاً على الإطلاق ، وإنما هو باطل في دائرة المكنات؛ فإذا قبل إن ممكناً هو [1] متوقف في وجوده على ممكن آخر هو [1].

ثم قبل : إن [ ب] الذي يتوقف وجود [ ا ] عليه، متوقف في وجوده على [ ا ] آل الأمر إلى أن [ ا ] متوقف في وجوده على نفسه، ومعنى توقف وجوده على نفسه، أن وجوده من ذاته ، ووجود الشيء من ذاته ليس في ذاته مستحيلا، وإلا لما كان هناك موجود قط، وجوده ، من ذاته ، كيف ، ووجود الواجب من ذاته ؟

ولهذا فاستحالة الدور \_ بمعنى توقف وجود الشيء على نفسه \_ إنما تظهر حين يدعى حصوله بين الممكنات؛ لأن الممكن وجود أه من غيره ؛ فإذا انتهى أمر ما ، بنا إلى أن وجود الممكن من نفسه ، كان ذلك الأمر باطلاً .

والدور فى الممكنات ينهى بنا إلى ذلك؛ ولهذا كان الدور – بمعنى توقف الشيء على نفسه – باطلاً فى الممكنات فقط .

نعم لو قيل إن الدور – بمعنى أن يتوقف شيء على شيء يتوقف عليه – باطل أيضاً في الواجب ؛ إذ ليس يصح أن يقال :

إن واجباً هو [ ا ] متوقف في وجوده على واجب آخر هو [ س]

وإن [ ب] الذي يتوقف وجود [ ا ] عليه هو بدوره متوقف على [ ا ]

لقلت إن عدم صحة ذلك لم تأت من جهة أنه يتأدى بنا إلى أن [1] سوف يصبح في النهاية متوقفاً في وجوده على نفسه؛ لأن ذلك هو المتعين في حق الواجب. وإنما عدم صحة ذلك تأتى من اعتبار بن آخر بن :

الأول: هو افتراض تعدد الواجب .

الثانى : هو افتراض حاجة متبادلة بينه وبين واجب آخر .

وهذان الاعتباران غير ملحوظين في استحالة الدور، حين يقال إن الدور باطل، بل الملحوظ هو قولم : توقف الشيء في الوجود على نفسه ، وهذا المهي في الواجب غير محال . فإن قيل: إنه يلحظ أحياناً في استحالة الدور ما يلزمه من تقدم الشيء بالوجود على نفسه يممني أن يكون موجوداً في حال كونه موجوداً .

قلت : إن الدور بهذا المعنى غير متصور فى الواجب ، لأن استحالة الدور بهذا المعنى لم تأت من افتراض العدم وحده ولا من افتراض الوجود وحده .

و إنما أتت من افتراض أجمّاع الوجود والعدم في الممكن لأن افتراض وجود الممكن بدون عدمه لا تترتب عليه استحالة ، بدون عدمه لا تترتب عليه استحالة ، وافتراض عدمه ، بدون وجوده لا تترتب عليه استحالة ، وإنما المستحيل هو اجمّاعهما معاً ، في وقت . والدور في الممكنات - حين يؤخذ بمعنى : تقدم الشيء بالوجود على نفسه - يتأدى إلى اجمّاعهما؛ لأن التقدم والتأخر يقتضيان وجود المتقدم في حال عدم المتأخر ، وعدم المتأخر في حال وجود المتقدم ، فإذا كان المتقدم والمتأخر شيئاً واحداً بالذات ، كان موجوداً في حال عدمه ، ومعدوماً في حال وجوده .

ولكن ذلك غير منصور فى الواجب لأن افتراض اجهاع الوجود والعدم ، فيه ممتنع لسبب غير الاجهاع ، ذلك السبب هو افتراض مجرد عدم الواجب ، فبيها ذلك الافتراض ممكن بالنسبة للماحكن ، إذا به ممتنع بالنسبة للواجب ، فافتراض اتصافه بالمعدم غير متصور فضلا عن افتراض اجهاع الوجود والعدم الذى هو مقتضى الدور ، فالدور إذن متصور فى الواجب .

ومهما يكن من أمر هذا البحث حول الدور ، فهو بحث فى تحقيق معنى الدور فى ذاته ، وهل يتصور إجراؤه بالنسبة للواجب ، أو هو خاص بالممكن ، وذلك لايؤثر على جوهر الدليل .

نعود ثانية إلى ابن سينا و إلى الفروض الثلاثة".

١ - الانتهاء إلى الواجب.

٢ ــ الوقوع في الدور .

٣ ــ الوقوع في التسلسل .

وقد قلنا : إن الانتهاء إلى الواجب نتيجة " ؛ مقدماتها :

أولا : إبطال الدور ، وقد فرغنا من الكلام عنه .

وثانياً: التخلص من التسلسل ، المفضى إلى عدم وجود الواجب

والتخلص من التسلسل بهذا المعنى له طريقان:

الطريق الأول: المتخلص من التسلسل هو أن نثبت إبطاله ، ليتم لنا بإبطال الدور ، وإبطال التسلسل ، الانتهاء إلى الفرض الثالث والأخير ، الذى هو الانتهاء إلى الواجب ، وابن سينا عدل في هذا المقام عن هذا الطريق .

الطريق الثانى: للتخلص من التسلسل هو أن نفترض وجوده ولكن نبين أن وجوده لا يغنى عن وجود الواجب ولكن يستتبعه و يستلزمه ، وهذا هو الطريق الذى سلكه ابن سينا هنا، وفيه يقول :

[ إما أن يتسلسل ذلك إلى غير النهاية ، فيكون كل واحد من آحاد السلسلة ممكناً
 فى ذاته ، والحملة متعلقة بها ، فتكون غير واجبة أيضاً وتجب بغيرها ] .

فنى هذا القول انصراف عن التعرض لبطلان التسلسل واتجاه إلى بيان أنه على فرض وجود تسلسل فى الممكنات، فلن يغنى عن وجود واجب تستند إليه الممكنات المتسلسلة.

وبيان ذلك : أن المفروض أن آحاد السلسلة ممكنة ، كل واحد منها ممكن إمكاناً ذاتــًا .

والسلسلة – التى يتحقق فيها معنى التسلسل – مركبة من هذه الآحاد الممكنة . فلا يعقل أن تكون أثبت وجوداً من الآحاد ؛ لأنه لاوجود للكل بدون الجزء ، وقد يوجد الجزء بدون الكل .

وإذا كان الأصل ممكناً ، فيكون النابع ممكناً أيضاً .

فإذن السلسلة الحاوية لجميع أفراد المكنات، ممكنة .

وقد ثبت فيما تقدم أن قلنا :

[ وجود كل ممكن هو من غيره ]

والغير الحارج عن جميع دائرة الممكنات ، غير ممكن ، وليس ذلك إلا الواجب.

الإشارات رالتنبيهات

إذن الواجب موجود ، وهو المطلوب .

• • •

هذه هي الحطوة الثانية ، وأحب أن أقف منها موقفين اثنين :

أحدهما : خاص بقول ابن سينا [ ولنزد هذا بياناً] .

أبين فيه لماذا كانت هذه الخطوة بحاجة إلى بيان ، وفى أية مرحلة من مراحلها كان العموض .

وثانيهما : خاص بقولنا : إن وجود المكن مفض :

- (1) إما إلى الانتهاء إلى واجب.
  - (ب ) و إما إلى الدور .
  - ( ح) وإما إلى التسلسل .

فاذا نعنى ب [ الواجب] في قولنا [ الانتهاء إلى واجب]؟ فلنفرض أننا انتهينا إلى شيء ينقطع به التسلسل ، وسمينا ذلك الشيء واجباً، فهل يكون ذلك الشيء هو الإله الذي يقول به علماء الكلام والفلاسفة بخاصة، والمؤلمون بعامة ؟ إن ذلك ليس بلازم، إذ يجوز أن يكون ذلك الشيء الذي تنقطع به السلسلة هو المادة الجامدة الصهاء، فلا دور ولا تسلسل، ولكن مادة تكونت مهاصور المرجودات، وهي البداية التي صدرت منها تلك الصور المتنابع يعضها وراء بعض، و بمقتضى الاصطلاح القائل: إن ما لا يحتاج إلى غيره يكون واجباً ، تأخذ المادة وصف الوجوب . فهل يجد من يحاول عن هذا الطريق إثبات واجب الوجود – بعني الإله الحي الحارج عن دائرة الكون كله بمادته وصورته المدبر لهذا الكون بقدرته وعلمه وإرادته – غناء يصل به إلى مبتغاه ؟ لا سبيل إلى ذلك فشتان :

بين مادة جامدة يرى فيها الماديون أصل الوجود وبدايته ، وعنها وعن تطورها كانت المرجودات التى نراها من حيوان ونبات وجماد، ولاشىء سواها عندهم ، وهى واجبة بذاتها ، ليس وراءها موجد أثر فيها أو أوجدها .

وبين إله حى ليس بجسم ولاعرض، يدبر الكون فيوجد ويعدم ويحيى ويميت ويسعد ويشمى ويرفع ويخفض إلى آخر ما يسندون إليه من صفات العظمة والجلال .

والدليل الذي يسوقه ابن سينا حين نختار فيه احمال الانتهاء إلى أصل هو البداية ، يصدق بما يذهب إليه الماديون كما يصدق بما يذهب إليه المؤلمون . والمفروض أن الدليل مسوق الإثبات رأى المؤلمين ونزييف رأى الماديين فلم يحقق الدليل غامته .

ويلخص بعض الباحثين دليل ابن سينا هذا في كلمات يقول:

لاشك أن ههنا وجوداً ، فإن كان واجباً ثبت المطلوب ، وإن كان ممكناً فإما أن ينتهى :

إلى واجب .

وإما أن يدور الأمر وإما أن يتسلسل .

إلى آخر القصة التي يرويها هنا عن ابن سينا .

فماذا يكون الحال لو قال لهم قائل : إننا نختار أن الوجود الذى يقال : إنه حاصل لاشك فيه ، واجب ، وهو ذلك الوجود المادى المحسوس .

فاذا يقول له ابن سينا وشيعته ؟ هل يقولون : إن الانتهاء إلى وجود الواجب خطوة إلى المطلوب ؛ إذ بعد ذلك نأخذ في إثبات أن الواجب الذي ثبت وجوده لابد أن يكون له من صفات الكمال كيت وكيت .

فأقول لابن سينا: إن هذا هو أصل البداية ؛ لأن الماديين يقولون: المادة أصل الوجود ومنشؤه ، وهي واجبة ، والمؤلمون يقولون: إن المادة لا يمكن أن تكون أصل ما نراه في الكون من حوادث وأحداث . وبذلك نكون في موقفنا عند أصل الدعوى ، ولم يُجدِّ للدي طال بنا السير فيه شيئاً .

وتقسيم الوجود إلى واجب ومكن ، واتخاذ الممكن وسيلة إلى إنبات الواجب بهذا الطريق الذي ينتهى حيث يبدأ يشير إليه قول ابن سينا في « الفصل التاسع والعشرين » من « الإشارات » ص ٤٨٨ :

آ تأمل كيف لم يحتج بياننا لثبوت الأول ووحدانيته وبراءته عن السهات ، إلى تأمل لغير نفس الرجود ، ولم يحتج إلى اعتبار من خلقه وفعله ، وإن كان ذلك دليلاً عليه .

لكن هذا الباب أشرف وأوثق، أى إذا اعتبرنا حال الوجود يشهد به الوجود منحيث هو وجود ]

ويعرض الطوسى فى شرحه لهذا النص ، إلى تلخيص جملة من المسالك التى اتخذت طريقاً لإثبات الإله ، فيقول :  المتكلمون يستدلون بحدوث الأجسام والأعراض على وجود الحالق، وبالنظر في أحوال الحليقة ، على صفاته واحدة فواحدة .

والحكماء الطبيعيون أيضاً يستدلون بوجود الحركة على محرك ، وبامتناع اتصال المحركات لا إلى نهاية ، على وجود محرك أول غير متحرك ، ثم يستدلون من ذلك على مبدأ أول .

وأما الإلهيون فيستدلون بالنظر فى الوجود ، وأنه واجب أوممكن ، على إلبات واجب .

ثم بالنظر فيما يلزم الوجوب والإمكان على صفاته ، ثم يستدلون بصفاته على كيفية صدور أفعاله عنه ، واحداً بعد واحد ]

فهذا الطريق الأخير هو طريق ابن سينا ، وهو ما نحاول عرضه في هذا المقام .

وواضح أن قول الطوسى ا [ ثم بالنظر فيا يلزم الوجوب والإمكان على صفاته ] هو ببت القصيد في الموضوع ؛ لأن المنكرين لوجود الإله يعترفون بوجود المادة ، ولامناص من القول بأنها غنية بذاتها ، ومعنى ذلك أنها واجبة .

فإذا صح لابن سينا ، أن ما يكون واجباً بذاته ، لابد له من صفات ليست متوفرة اللمادة ، أمكن أن يكون إفضاء الدليل ، أو بعض مراحله إلى واجب وجود ، خطوة مرفقة في طريق إثبات وجود الإله .

أما إذا لم يصح ذلك ، كان هذا المسلك غير سديد وسيتبين ذلك .

. ونعود الآن إلى ما سبق أن وعدنا به من النظر في قول ابن سبنا 7 ولنزد هذا بياناً ] .

إن السر في هذه الحاجة أن قول ابن سينا إذا كانت أحاد السلسلة كلها ممكنة ، فتكون الجملة المؤلفة مها ممكنة ، فتكون عتاجة إلى شيء خارج عنها يمنحها الوجود ،

كلام غير بين ، لأن النتيجة منقطعة الصلة عن المقدمات :

لأن موجد هذه الجملة ــ التي ليست سوى مجموع آحادها ــ هو نفسه من أوجد هذه الآحاد الممكنة ، والمفروض أن هذه الآحاد المتسلسلة قد صدر لاحقها عن سابقها .

و إذن فدعوى أن المجموع ممكن، فيجب بعلة خارجة عنه ، دعوى لم تقم على أساس، لأن علة المجموع الذي ليس سوى الآحاد ، ليس سوى مجموع علل الآحاد ، ومجموع علل الآحاد هو نفس هذه الآحاد ؛ لأن المفروض أن علة كل واحد منها ، هو الواحد السابق عليه ، وهكذا إلى مالا نهابة .

فحاولة العثور على علة للجموع – بحجة أن المجموع هو نفسه ممكن لأنه مؤلف من الوحدات الممكنة ، والمجموع كمجموع مغاير لكل فرد فرد من آحاده ، فعلته غير علة كل فرد – محاولة لاتفضى إلى أكثر من أن المجموع معلول لمجموع علل الآحاد ، وفقس الآحاد ما عدا الأخير منها لأن كل واحد من السلسلة معلول للسابقة وعلة للاحقة ، ما عدا الأخير فهو معلول وليس بعلة .

وليس هناك أول حتى يقال : إنه علة وليس بمعلول ؛ لأن المفروض أن السلسلة لا أول لها ؛ إذ ما من واحد إلا وقبله واحد ، إذ ذلك هو شأن التسلسل .

فلم يتأد الأمر بنا إذن إلى وجود علة للجملة ، خارجة عنها وعن آحادها كما زعم ابن سينا حين قال :

[ فتكون ــ أى الجملة ــ غير واجبة أيضاً ــ أى كما أن كل واحد منها غير واجب ــ وتجب بغيرها ]

ولذلك عقب بقوله : [ ولنزد هذا بياناً ]

وقد جاء هذا البيان كما يلي ، قال :

[ كل جملة كل واحد منها معلول ، فإنها تقتضى علة خارجة عن آحادها .
 وذلك لأنها :

إما أن لا تفتضى علة أصلا ، فتكون واجبة غير ممكنة ، وكيف بتأتى هذا ؟ وإنما تجب لآحادها .

و إما أن تقتضى علة هى الآحاد بأسرها ، فتكون معلولة لذاتها ؛ فإن تلك الجملة والكل شيء واحد .

وأما الكل بمعنى كل واحد فليس تجب الحملة به .

وإما أن تقتضى علة هي بعض الآحاد ، وليس بعض الآحاد أولى بذلك . من بعض ، إذ كان كل واحد منها معلولاً ؛ لأن علته أولى بذلك .

وإما أن تقتضي علة خارجة عن الآحاد كلها . وهو الباقي ]

ولقد وضع ابن سينا بقوله :

[كل جملة كل واحد منها معلول، فإنها تقتضى علة خارجة عن آحادها] إصبعه على نقطة الضعف في كلامه السابق الذي ختمه بقوله:

[ ولنزد هذا بياناً ]

لأن كلامه السابق أفضى - كما بيَّنا - إلى حاجة الجملة إلى علة فحسب . أما أن هذه العلة هي غير الآحاد ، فذلك ما لم يستطع ابن سينا الوصول إليه ، فجاء هنا محدداً كل التحديد ، ولننظر الآن في ضوء هذا التحديد ، هل وصل ابن سينا إلى مينغاه ؟

وفي قول ابن سينا [ فإنها تقتضي علة خارجة عن آحادها ] دعويان .

الأولى : أن الحملة المؤلفة من آحادكل واحد منها معلول تحتاج إلى علة .

الثانية : أن علة هذه الجملة خارجة عن آحادها ، والموجود الحارج عن آحاد الممكنات واجب .

أما النقطة الأولى: فنوافق ابن سينا عليها ، وقد جاء فى كلامه السابق ما يشبر إلى عجها وذلك حيث يقول: [ والجملة متعلقة بها ] فالجملة المؤلفة من آحاد ممكنة ، لا يعقل أن تكون غنية غنى مطلقاً فهى محتاجة على الأقل لآحادها ، وكل واحد من الآحاد غيرها.

ويزيد ابن سينا هذه النقطة وضوحاً حين يقول في النص الذي معنا .

[ إنها – أى الجملة ... إما أن لاتقتضى علة أصلا ، فتكون واجبة غير ممكنة ، وكيف يتأتى هذا وإنما نبح بآحادها ]

أى كيف يتأتى القول بوجوبها ، والحال أن لآحادها الممكنة دخلاً في وجودها .

أما النقطة الثانية : وهى أن علة الجملة المؤلفة من آحاد ممكنة ، خارجة عن آحادها. فيثبتها ابن سينا عن طريق السبر والتقسم ، فيفترض :

أولا: أن علمها هي الآحاد بأسرها .

والنيا: أن علم الله على بعض الآحاد .

ثم يبطل هذين الفرضين ، و يخلص بعد ذلك إلى أنه ما دامت الجملة المؤلفة من آحاد ممكنة معلولة وغير واجبة ، وعلمها لايمكن أن تكون هي الآحاد بأسرها .

ولا يمكن أن تكون هي بعضالآحاد .

فيتعين أن تكون علمها خارجة عنها وعن آحادها ، وذلك لايكون إلا الواجب ، وهو المطلوب لابن سينا .

ويعلل ابن سينا بطلان الفرض الأول القائل: [ إن علنها هي الآحاد بأسرها] بقوله: إنه لوكانت علنها هي الآحاد بأسرها ، لكانت علنها هي نفسها، والشيء لا يكون علة نفسه.

ودعنا نسلم لابن سينا بطلان هذا الفرض ، ولانقول : إن دعوى بطلان هذا الفرض أشبه ما تكون بالمصادرة على المطلوب ؛ فإن الدعوى أن هناك مادة قديمة لها الوجود من ذاتها ، تتشكل وتتصور مها أشياء يأتى بعضها فى إثر بعض ، على أن يكون كل واحد من السابق معداً للاحق ، فدعوى أن جملة هذه الأشياء المتسلسلة ممكنة وهى بحاجة إلى علة خارجة عنها وعن أصل مادتها ، هو مناقضة للدعوى لالدليلها .

أقول: دعنا من هذا لننتقل إلى الفرض الثاني القائل:

[ وإما أن تكون علتها بعض الآحاد ]

ويبطل ابن سينا هذا الفرض بقوله :

[ وليس بعض الآحاد أولى بذلك من بعض ، إذا كان كل واحد منها معلولا ؛ لأن علته أولى بذلك منه ] .

وما رأى ابن سينا فى أن هنالك بعض الآحاد يصلح أن يكون علة ، ولا يمكن دفعه بما يدفع به ابن سينا .

ذلك البعض هو مجموع السلسلة ، ما عدا الحلقة الأخيرة منها من جهة الحاضر لامن جهة الماضى؛ لأنه لا آخر للسلسلة من جهة الماضى . وإنما أخرجنا الحلقة الأخيرة ؛ لأنها معلولة لما قبلها، وليست علة لشىء بعدها إذ المفروض أن شيئاً بعدها لم يوجد بعد . فهى داخلة فى المجموع الذى هو معلول ، ولاتدخل فى المجموع الذى هو علة .

وعلى هذا نقول : السلسلة كلها معلولة ، وممكنة .

والسلسلة كلها ما عدا الحلقة الأخيرة علما .

ولايرد على هذا الفرض قول ابنسينا [وليس بعض الآحاد أولى بذلك من بعض؛ إذا كان كل واحد منها معلولاً وعلته أولى بذلك منه الايرد هذا القول؛ لأنه إنما يرد ، حين نختار للعلية بعضاً من السلسلة مسبوقاً ببعض آخر ، لأنه حينئذ يصح أن يقال : إن البعض السابق أولى بالعلية من المسبوق ؛ لأن هذا البعض السابق هو نفس علة هذا البعض المسبوق؛ فكيف يقال : إن البعض المسبوق علة ، ولايقال لسابقه وعلته : إنه العلة .

ونحن لم نحر بعضاً يكون قبله بعض آخر ؛ لأننا أخذنا كل السلة ، ما عدا الحلقة الأخيرة مها ، علة ، وأخذنا كل السلسلة ، بما فيها الحلقة الأخيرة ، معلولاً .

فماذا يصنع ابن سينا ؟ لآشيء إلا أن ينقطع دون الوصول إلى قوله الأخير الذي اعتبره نتيجة وهو قوله: [ و إما أن تقتضي علة خارجة عن آحادها ، وهو الباقي ] .

فما دام بعض الفروض السابقة لم يتم بطلانه ، فلا يتعين الفرض الأخير ، للقبول .

هذا نمط من أنماط التفكير القديم ، ولعله كان رائجاً ونافعاً ، فى الماضى ، أما الآن ، فقد تغير الوضع عن ذى قبل ، تغيرت أساليب الناس فى الفهم وغير الفهم ، ولم يعد يرضيهم ما كان يرضى الناس قبلهم .

إن الناس كان لهم في الماضى فضل ثقة في شئون العقيدة فكان أى كلام يقال في تأييدها يرضيهم ، حتى لقد كانوا يستوحون الدين معرفة بعض شئون الكون ، وكانوا يغمضون أعيهم عما في الكون ويسألون المشتغلين بالعلوم النظرية عن محتوياته ، وكان أرباب العلوم النظرية يقنعهم أن يتبينوا تلازماً فكريًّا بين قضية وقضية ، ليؤكدوا أن الواقع الحارجي صورة مما تقرره القضية اللازمة ما دامت القضية الملزومة تجد ما يؤيدها من رأى ، أو تجربة محدودة ، تقوم على وسائل غير تامة .

أما الآن فقد فتح الناس أعيبهم على الكون ذاته وغدوا على ولوج فى فضائه المتراى قادرين، وتعدثوا عن أشياء قالوا: إسم شاهدوها هنالك، ناقضوا بها كثيراً ثما كان يظن الناس أنهم يعلمونه من قبل فل يعد فى هذه الحال التى تمرد الناس فيها على القديم، وتملكتهم شبه نشوة المنتصر ، من المفيد أن يظل رجال العقيدة ، قانعين بترديد أقوال كان لها فى الماضى قداستها ، إنه لابد لهم أن ينزلوا إلى الميدان ، وأن يعرفوا الوسائل المستعملة فيه ، والأهداف التي تستعمل فيها هذه الوسائل ، وأن يفيدوا ويستفيدوا وأن يأخذوا و يعطوا . وأن يلائموا بين طرائق تفكيرهم ، وطرائق تفكير الناس ، وليكن لهم فى سلفهم أسوة ، فلست أظن أن الأئمة المجتهدين الذين وضعوا لاستنباط الأحكام الفقهية طريقاً ومهجاً ، سموه هأصول الفقه ، وجعلوا الفقه أبواباً ومسائل وقضايا ، بجانبها أدلها من الكتاب تارة ، ومن السنة

نارة أخرى ، ومن الإجماع ثالثة ، ومن القياس رابعة ، ووضعوا للأحاديث علماً خاصًا سموه المصطلح ، وصنفوها وجعلوها أبواباً ، ومراتب منها الصحيح ومنها الحسن إلى آخر ما جاء عنهم فى هذا الشأن من اصطلاحات .

ووضعوا تفاسير للقرآن ، وعلوماً بينوا فيها معانيه الغامضة ، وترتيب آياته ، وناسخها ومنسوخها إلى آخره ، ووضعوا علم الكلام الإسلام ، وضَّحوا فيه عقيدة الإسلام مع أن الحال في عهد الصحابة لم يكن فيه شيء من ذلك كله .

أقول : لست أظن أن علماء المسلمين قد وضعوا ذلك كله ، تحت تأثير شهوة عقلية محضة ، بل لابد أن تكون هناك دواع خارجية من ظروف الجماعة التى عاشوا بينها ، استدعت أن يقوموا بهذه المحاولات التى انتهت بهذا الصرح الشامخ من العلوم الإسلامية التى عمرت بها المكتبات فى أنحاء العالم قديماً ، وما زالت تعمر بها حتى عصرنا الراهن .

فإذا تغيرت ظروف المجتمع ، أصبحت الحال تستدعى نشاطاً جديداً يكون من آثاره ثروة علمية جديدة تقضى بها حاجات المجتمع والناس ، ويظهر من خلالها ضوء الإسلام اللامع ، ليصحلنا ما ندعيه ، من أن مبادئ الإسلام صالحة لكل زمان ومكان ، فلماذا نلوذ بالكسل ، ونغطى كسلنا هذا بدعوى أن في عمل العلماء السابقين غناء ، مع أن العلماء السابقين أنفسهم لو كانوا بين أظهر نا الآن ، لما رضوا أن يقتصروا على بضاعة تجاسر الناس على القدح فيها والنيل مها. فلا أقل من أن يعاد عرض هذه البضاعة في أسلوب جديد ، ولاداعى لأن نبر ر رضاءنا بوضعنا القائم بأشياء لا تبرره .

ومما يقال فى هذا المقام أن حماة العقيدة الإسلامية لايعرفون اللغات الأجنبية ولا بد لهم لكى ينزلوا إلى الميدان مسلحين أن يعرفوا هذه اللغات الأجنبية ليطلعوا من خلالها على ما جد من علم ومعرفة .

ولا شك عندى أن هذا ليس علاجاً للموقف ، بل تعقيد له ؛ ذلك أن هناك كتباً باللغة العربية عالحت كثيراً من المسائل التى لها صلة وثيقة بالعقيدة الإسلامية وعلومها ، فلماذا لم يقرأها أولئك الذين يزعمون أن الجهل باللغات الأجنبية هو العقبة الوحيدة أمامهم . إن الكتب التالية : ۱ -- المنطق الوضعي
 ٢ -- نحو فلسفة علمية
 ٣ -- خرافة المبتافيزيقا

تعالج مسائل هي من أخطرها القضايا التي يهم رجال العقيدة الإسلامية أن يطلعوا عليها ، فهل فعلوا ؛ مع أنها باللغة العربية ؟

فإذا لم يقرءوا هذه الكتب. والكثير من نظائرها مكتوب باللغة العربية ، كان ادعاء أن الجهل باللغات الأجنبية ، هو العقبة الكثوود فى طريقهم ليس إلا وسيلة فقط لإدخال اللغات الأجنبية فى معاهدهم .

وما دامت الحاجة غير داعية إلى تعلم جميعهم هذه اللغات ، كانت هذه اللغات ليست سوى مزاحم جديد يزيد من الضعف العام بالعلوم الأصيلة من لغة عربية ، وفقه وتفسير وحديثوتاريخ إسلامى وهكذا وهكذا من العلوم الأساسية .

إن الضعف في هذه العلوم هو الداء الأصيل فيا يعانيه حماة الدين من عجز عن مسايرة روح العصر ؛ فإنه لوكانت هذه العلوم مفهومة لم فهماً دقيقاً ، لكان التصرف فيها ميسوراً ، ولكان النقص الذي يحول دون مسايرتها لروح العصر ، مدركاً معروفاً ، ولكان استكماله ممكناً ؛ فإن الذي يعرف لعبة ما معرفة جيدة ، إذا ما وجه إليه نقد بخصوص بعض حركاتها ، أمكنه أن يصحح موقفه منه بسهولة ، أما الذي لايتقن هذه اللعبة إذا وجه إليه نفس النقد ، كان جهله بمعظم حركاتها عائقاً له عن تصحيح موقفه محصوص ذلك النقد الذي لايتيسر تصحيحه إلا للعارف .

فإذا ما أدخلت في مناهجهم علوم أخرى كاللغات الأجنبية التي ليست بضرورية لم جميعاً لله لأن كثيراً من الكتب العربية تحتوى من المعلومات التي يراد تعلم اللغات الأجنبية للاطلاع عليها ، الشيء الكثير ؛ ولأن الذين سيقومون بالتوفيق بين علوم الدين وعلوم الدنيا ، ليسوا جميع الأفراد بل طائفة قليلة منهم لله كانت عاملا من عوامل تمكين الداء الأصيل الذي هو الضعف العام في مواد الدين واللغة العربية .

وأضرب القارئ مثلا يعرف منه مبلغ الضعف في العلوم الأصيلة ، إن معلومات الطالب الذي يمتحن في الشهادة العالية قد تدلت إلى حد أن أصبح يعرب هذه العبارة

التالية [ العالم ما سوى الله من الموجودات]

هكذا: [سوى] فعل من أخوات كان ولفظ [الله] بالرفع اسمها، و[من الموجودات] خبرها .

إن هذه ليست حال فرد واحد من الطلاب \_ ولو صح أنها حال فرد واحد ، لما كان هناك ما يبر روصول مثل هذا الطالب إلى الشهادة العالية \_ ولكنها حال الجمهرة منهم ، ولو لم يكن ذلك حال الجمهرة ، ولم يكن لمثل هذا الطالب نظراء كثيرون ، لما أمكن لمثله أن يعيش بين طلاب يبعد بينه وبينهم الفرق ، ولكنه عاش ووصل إلى آخر الشوط ، ومن يدرى فلعله نجح وحصل على الشهادة العالية .

فبالله عليك قارن هذا المستوى بطالب العالمية قديماً ، لا ، ليس هكذا ينبغى أن يقال ، وإنما ينبغى أن يقال : قارن هذا الطالب بطالب السنة الأولى الابتدائية قديماً ، ذلك الطالب الذى كان يحضر كتاب الكفراوى ، إن الفرق بينهما فرق ما بين طالب ومدرس . فطالب العالمية حديثاً هو يمتزلة التلميذ من طالب الكفراوى قديماً .

فا نظر إلى أي حد انحط المستوى في علوم اللغة .

والحال فى اللغة العربية مثال للحال فى العلوم الأخرى، علوم التوحيد والمنطق والتفسير والحديث والفقه ، وما إليها ، ولا يمكن إلاأن يكون الحال فى العلوم كلها متقارباً ؛ إذ لا يعقل أن يكون الطالب بارعاً فى المنطق والتوحيد ، أو فى التفسير والحديث ، وفى جميع العلوم ثم ينزل مستواه فى اللغة العربية وحدها حتى يقول ( سوى ) فعل من أخوات كان ولفظ الحلالة اسمها ، و ( من الموجودات ) خبرها .

فلا بد أن يكون الضعف عاملًا في جميع العلوم ، فإدخال لغة واحدة أو عدة لغات أجنبية ، لن يكون له من أثر سوى زيادة الضعف في هذه العلوم ؛ ثم إن هذه اللغة ليست مطلوبة إلا بقدر الحاجة إلى مبعوثين في الحارج يبشرون بدعوة الإسلام في بلاد لا تعرف العربية ، وهذه الحاجة تقدر بما يقل عن واحد في المائة ، فلماذا يفرضون على تسعة وتسعين في المائة لغة لاحاجة لمم بها ، وهي مع ذلك عبء جديد عليهم يزيد من ضعفهم في العلوم الأساسية .

هذا هو رأينا نعلنه بصراحة ، وفاء بواجب النصيحة الواجبة ، والله يتولانا جميعاً بعونه ورعايته .

### وجود الله

إن وجود الله أوضع من وجود الشمس؛ إن إيمانى به كإيمانى بوجود نفسى ، وإن القول بأن المادة التى لاحياة فيها ولاشعور لها ، هى مصدر كل ما فى الكون من حياة وأحياء، ودقة وإحكام وإتقان ، لأشد سخفاً من القول بأن هذا الطفل الرضيع هو والد هذا الرجل الكبير .

إن الوقوف عند النجربة وإنكار ما عداها من وسائل المعرفة ، نكسة فى تاريخ الإنسانية وتأخر ورجعية . إنه يمثل دور الطفولة فى مراحل تطور البشرية ، ألا ترى أن كل شىء فى نظر الطفل هو مادة ، ولاوجود عنده إلا لما هو مادى .

ثم إذا كانت النجربة هي العلم عن طريق الحواس. فيما ذا علمنا أن الكل أعظم من الجزء ؟ قد يقال : عن طريق النجراء ؛ لأننا رأينا أن البيت أعظم من الأجزاء المكونة له ، ورأينا أن الكتاب أعظم من كل ورقة على حدة من الأوراق المكونة له وهكذا.

ولكن : هل الحكم بأن الجزء أعظم من الكل ، والحكم بأن الحديد يتمدد بالحرارة ، سواء في الدرجة فلا تفاوت بينهما بقوة ولا بضعف .

نعم إن من أجرى تجربة النار والحديد، وشاهد الحديد يتمدد بالحرارة لابد أن يحكم أن الحديد يتمدد بالحرارة، ولكن هل يجد في نفسه مبر رات كافية للحكم بأن الحديد لابد أن يتمدد بالحرارة، ولا يمكن أن يكون الحديد إلا كذلك، مثل ما يقول: الكل أعظم من الجزء، ولا يمكن إلا أن يكون الكل أعظم من الجزء؟

إن من يقول: الكل أعظم من الجزء ، ليس فى حاجة إلى أن يقول: إن التجربة دلت على ذلك . ولكن من يقول: الحديد يتمدد بالحوارة ، لابد أن يقول: إن التجربة دلت على ذلك .

وإذن فهنالك أحكام نصدرها جازمين ، ولانجدنا بحاجة إلى أن نقول إن التجربة دلت عليها ، وهنالك أحكام أخرى لابد لإصدارها من الاحياء بالتجربة التي كانت مصدرها .

وبخصوص الحكم الأول نستطيع أن نقول : ولايمكن في حال من الأحوال أن يكون

الكل إلا أعظم من الجزء.

و بخصوص الحكم الثانى، لانستطيع أن نقول : ولا يمكن فى حال من الأحوال إلا أن يتمدد الحديد بالحرارة .

كذلك إذا كنا قد رأينا في بلادنا أن الأطفال التي تولد إنما نتتج من أب وأم .

فإذا عممنا هذا الحكم على الأطفال التي تولد في أمريكا دون أن نرى كيف تنتج الأطفال هناك ، هل تكون النجربة هي وسيلة التعميم في الحكم ؟ أم النجربة تعطي حكماً جزئياً فقط ، أى تكشف عن وصف قائم في المادة التي تجرى عليها التجربة ؟ والتعميم يأتى من قوة أخرى غير الحواس التي أجريت النجربة بمباشرتها ؟

لأسبيل إلى القول بأن الحكم العام يستفاد من الحس المباشر . ولو كان الحكم العام يستفاد من الحس المباشر ، لما استعملت كلمة [ إذن ] في الأحكام الحسية قط .

لأن مفاد كلمة [ إذن ] نقلة من شيء حاضر، إلى شيء غير حاضر؛ إننا إذا وضعنا قطعة من الحديد في النار ، فتمددت ، كان الحكم الذي أدركه الحس هو أن هذه القطعة من الحديد تمددت بالحرارة ، ولكن إذا قلنا : إذن كل الحديد يتمدد بالحرارة لم يكن مفاد هذا القول . أننا أدركنا بالحس أن كل الحديد يتمدد بالحرارة، ولكن مفاده أننا بعد أن أجرينا التجربة على قطعة خاصة من الحديد مثلا قسنا غيرها عليا ، وقررنا أن حكم غير هذه القطعة مثل حكمها .

فكلمة [ إذن] انتقال من الوضع الجزئى الذى دخل فى نطاق التجربة ، إلى وضع كلى عام يشمل كل أجزاء الحديد الأخرى التي لم تجر عليها التجربة .

وإذن فنى الإتسان قوة غير هذه الحواس الظاهرة ، الَّى تجرى التجارب المادية تحت ملاحظها .

فبهدى هذه القوة التي هي أقوى من الحس ومشرفة عليه وموجهة له ، علمنا أن هذه العالم الملىء بالمجائب والأسرار له صانع ، ولايدخل في حساب هذه القوة أن هذه المجائب والأسرار ، هي من صنع ما لا سبيل له إلى أن يصنع ؛ إذ كيف تصنع المدة الميتة فاقدة الشعور ، هذه البدائم والغرائب والعجائب.

و إنى لسائل أصحاب التجربة هذا السؤال : هل لو وضعنا فى علبة من الخشب مثلا مجموعة كبيرة من الحروف المعدنية التى تستعمل فى الطباعة ، تكني لتكوين

فقرة تامة من الكلام المحكم الرصين ، تصور حادثة وقعت تصويراً صحيحاً ــ وضعاً مشوشاً غير مرتب ، ثم هززنا العلبة هزاً قوياً بحرك جميع ما فيها من حروف وهي محكمة الغلق ، ثم فتحنا العلبة ــ أيمكن أن تنضام الحروف المناسبة بعضها إلى بعض حتى تكون كلمات ، ثم الكلمات المناسبة بعضها إلى بعض حتى تكون جملا صحيحة ، ثم الجمل بعضها إلى بعض حتى تكون الفقرة المطلوبة ؟ هل يجوز ذلك ؟ فإذا جوز وا حدوثه مرة ، هل يجوزون حدوثه ثانية ؟ وإذا جوز وا حدوثه مرة ، هل يجوزون حدوثه ثالثة ورابعة وخامسة وعشرات ومنات وآلاف وملايين المرات؟

بحيث تصبح المصادفة البحتة سبباً لهذا العمل الدقيق المحكم ؟ أظنهم لايكابرون فيقولون : إن المصادفة البحتة تكفي لأن تصنع ذلك ، ملايين المرات ولو بلغ بهم العناد والمكابرة حداً يقولوا معه بجواز ذلك ، لسألناهم مرة أخرى أليس تكوين الإنسان أعجب من تكوين أجهزة الإنسان الدقيقة الى حير العلماء فروناً عديدة كشف أسرارها ، أعجب من تكوين جمل هذه الفقرة ؟ أليس تكوين جمل هذه الفقرة ؟ أليس تكوين جملة أخرى ، وجهاز السمع أعظم من جملة غيرها ، وجهاز البصر أعظم من جملة أخرى ، وجهاز السمع أعظم من جملة غيرها ، وجهاز البصر أعظم من جملة كذلك ، وهكذا وهكذا من الأجهزة الدقيقة الى لاسبيل إلى تصور شيء أدق منها ، وربما زاد عددها على عدد جمل الفقرة المشار إليها ؟

فالإنسان الواحد ، إذن أعجب تكوينا ، وأغرب خلقاً ، من تكوين وخلق الفقرة المشار إليها ، بل إن غير الإنسان ، من الحيوانات الكثيرة التي نعلمها والتي لانعلمها . يشارك الإنسان في دقة الصنموغرابة التكوين .

فانظر إذن كم عدد أفراد الإنسان فى جميع البلدان ، وفى جميع الأعصار ، وكم عدد الحيوانات كذلك ، فإذا كان كل واحد مها أعجب من تكوين الفقرة المشار إليها ، فكم يكون بعيداً وبعيداً جداً ، أن يحصل كل ذلك نتيجة المصادفة البحتة ؟

و إلى هذه النشأة البديعة العجيبة ، نشأة الإنسان والحيوان والنبات من المادة المينة التي لاحياة فيها ولاشعور يشير الكتاب الكريم بقوله: [ يُخْرِجُ الحَيَّ مِنَ المَيِّتِ ] .

وإذا انتقلنا من العالم الأصغر إلى العالم الأكبر ، إذا انتقلنا إلى الشمس والقمر والأرض مثلا وجدنا بينها من تناسب في الحركة والقرب والبعد ، ما ينشأ عنه الضوء والحرارة في الأرض بالقدر اللازم للأحياء على ظهرها ، فليل ونهار ، في الأول سكون وراحة ، وفي الآخر يقظة وعمل ، [ألَمْ يَرَوْا أَنَّا جَمَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ] يقدرهما جل شأنه لِيسكُنُوا فِيه وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا ] [وَاللهُ يُقَدِّرُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ] يقدرهما جل شأنه عا يتناسب مع قدرة الإنسان ، فالإنسان لا يقدر أن ينام دائماً ، ولا أن يعمل دائما ، فكان له وقتان وقت راحة ، ووقت عمل : [قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ، مَنْ إِلَهُ غَيرُ اللهِ يَاتِيكُمْ بِلِيْلِ تَسكُنُونَ فِيهِ وَلِنَبَنَعُوا فِيهِ وَلِنَهُمْ اللّهِ لَاللّهُ وَالنَّهَارَ لِتَسكُنُوا فِيهِ وَلِنَبَنَعُوا فِيهِ وَلِنَبَانَعُوا فِيهِ وَلَوْلَ بَرَالًا لللّهُ لَوْلَ وَالنَّهُارَ لِتَسكُنُوا فِيهِ وَلِنَبَانَعُوا فِيهِ وَلِنَالَا وَالنَّهَارَ لِتَسكُنُوا فِيهِ وَلِيَالًا وَاللّهُ مُنْهُالِهِ عَلَالًا اللهُ لَاللّهُ وَلَا لَا لَوْلُ وَلَاللّهُ مُنْ اللّهُ لِللّهُ مَا لِللّهُ لِنَا لَا لَاللّهُ لِلْ لَاللّهُ لَاللّهُ لَا لَعَلَالِهُ لَا لَوْلُهُ لَا لَهُ لِللْهُ لِلْ فَاللّهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِللْهُ لِلْهُ لِلَاللّهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلللْهُ لِلْهُ لَاللْهُ لِلْهُ لِلْهُلِلْهُ لِلْلِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْه

ضوء وحرارة ، حر ، وبرد ، مطر وجفاف ، ماء ويابسة ، وديان ، وجبال ، أَثَهَار ونبات وحيان ، وجبال ، أَثَهَار ونبات وحيوان ، وإنسان ، [وفي الأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجَاوِرَاتٌ وَجَنَّاتٌ مِنْ أَعْنابٍ وزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرٌ صِنْوَانَ يُسقَى بِمَاء وَاحِد وَنُفَضَّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي الأَكُلِ ، إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ] (١٦).

انظر كيف تتحرك الأرض حول نفسها من الشرق إلى الغرب ، لينشأ من ذلك الليل والهار طولاً ، م كيف تتحرك على محور ماثل ، لينشأ من ذلك اختلاف الليل والهار طولاً ، ثم كيف تتحرك حول الشمس لتنشأ الفصول المختلفة ؟ ثم كيف يتحرك القمر بحيث تنشأ الشهور الفمرية ، وبحيث يضى على الماليل؟ ثم كيف تتحرك الشمس والقمر والأرض كلها ، مع حفظ التناسب القائم بينها في الفضاء الفسيح ، بحيث لا يعلم أحد من أين تبدأ مسيرها ، ولا أين تنجه .

[ وَآيَةٌ لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلِخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ. والشَّمْسُ تَجْرِى لِمُسْتَفَرِّ لَهَا ، ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ . وَالْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْمُرْجُونِ الْقَدِيمِ لَا الشَّمْسُ يَنْبَنِي لَهَا أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَرَ ، وَلاَ اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ . وَكُلُّ اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ . وَكُلُّ اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ . وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ اللَّهِ .

<sup>(</sup>١) سورة القصص آيات (٧١) ، (٧٢).

<sup>(</sup>٢) اأرعد .

<sup>(</sup>٣) سورة بسن آبات( ٢٧) ( ٢٨) ( ٢٩)

[إِنَّ فِي اخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ، وَمَا خَلَقَ اللهُ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ لآيات لِفَوْم يَتَّفُونَ<sup>1</sup>]

[ إِنَّ فِي خَلْق السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّبْلِ وَالنَّهَارِ ، والْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ ، وما أَنْزَلَ اللهُ مِنَ السَّاء مِنَ مَاء فَأَخْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ، وَبَثَ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ الرَّيَاحِ ، وَالسَّحَابِ الْمُرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ، وَبَثَ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ الرَّيَاحِ ، وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّاء وَالْأَرْضِ لآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ اللَّهَا.

[وَمَّا خُلَقْنَا السَّاءَ وَالأَرْضَ وَمَّا بَيْنَهُمُّا لأَعِين ، مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلاَّ بِالْحَقُ الآالِ اللَّهِ وَالنَّهَارِ لآبات لأُولِي الأَلْبَابِ اللَّهِ وَالنَّهَارِ لآبات لأُولِي الأَلْبَابِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآبات لأُولِي الأَلْبَابِ اللَّهِ وَالنَّهَارِ لآبات لأُولِي الأَلْبَابِ اللَّهِ وَالنَّهَارِ لآبات لأُولِي الأَلْبَابِ اللَّهْوَاتِ وَالأَرْضِ ، رَبَّنَا مَا حَلَقْتَ مَذَا بِاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ . رَبَّنَا إِنَّكَ مَنْ تُلْفِيلِ النَّارِ فَقَدْ أَخْزَيْتَهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ . رَبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِياً يُنَادِي للإَعْلَى اللَّهُ الْمَعْوَاتِ النَّهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ . رَبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِياً يُنَاوِي للْإِعْلَى إِنَّ أَنْوَبِنَا وَكَفَّرُ عَنَا مَنَا مِنَا عَلَى رَبُّنَا عَلَى مُنْ الْفَيامَةِ إِنِكَ لاَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَلَ عَالِمٍ مِنْكُمْ مِنْ ذَكُمِ الْفَيامَةِ إِنكَ لاَ أُنْشِيعً عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ ذَكُمِ الْفَيامَةِ إِنْكَ لاَ أَنْشَى بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْض . فاللَّذِينَ هَاجَوُهُ وَأَخْرِجُوا مِنْ دِيارِهِمْ وَأُونُوا فِي سَبِيلِي وَقَبُلُوا وَتُبَلُوا وَيُبَلُوا وَيُبَلُولُ وَيُعَلِّي مِنْ مَنْ مَنْ مَنْ اللَّهُ عَلَى عَلَى مَنْ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَنْ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَنْ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَنْ فَعَيْمُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَنْ فَعَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مِنْ فَعَلَى مِنْ فَعَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَنْ فَعَنْ مَا عَلَى مِنْ فَعَلَى مِنْ فَالْمَا لَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مِنْ فَعَلَى مِنْ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى ا

لاَ يَغُرَّنَّكَ تَقَلَّبُ الَّذِينَ كَفَروا فِي الْبِلاَدِ . مَتَاعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وبشُس الْبِهَادُ .

<sup>(</sup>١) سورة يونس آية (٦) . (٢) البقرة آية (١٦٤) (٣) الأنبياء آية (١٦). (٤) آل عمران الآيات ١٩٠، ١٩١، ١٩١، ١٩٩، ١٩٥، ١٩٦، ١٩٦، ١٩٠، ١٩٦، ١٩٥، ١٩٦،

والشمس والقمر والأرض توابع أخرى، من مجموعها يتكون ما يسمى بمجموعتنا الشمسية ، ثم إن هناك مجموعات شمسية أخرى، يتكون من مجموعها ما يسمى مجرة .

نشرت صحيفة الجمهورية الصادرة فى ٣٠ من جمادى الآخرة سنة ١٣٧٩ تقول :

[ اكتشاف نجوم أقدم من الشمس . عمر المجموعة الجديدة ٢٤ بليون سنة . إن هذه المجموعة تبعد عن الأرض بمسافات تتراوح بين ٣٠٠٠ ١٨٠٠٠سنة ضوئية ، وألم نقم رغم ذلك داخل المجرة التي تعتبر مجموعتنا الشمسية جزء امها)

انظر ما تكونه المسافة التى تقدر ب ١٨٠٠٠ سنة ضوئية ، إنها مسافة تعجز قدرة الإنسان عن تصور مداها ، ومع ذلك فهى ترتبط بنا وبمجموعتنا الشمسية بروابط بيث يتكون منها كلها وحدة تسمى مجرة ، ثم هل هناك مجرات (اغير مجرتنا هذه ؟ إن كان العلم قد اكتشف مجرات أخرى ، فهل عرف مدى ما تكونه المسافة بينها ؟ فإذا كانت أجزاء الحجرة الواحدة يبعد بعضها عن بعض بما يساوى ١٨٠٠٠ سنة ضوئية ، فما بعد ما تكونه المسافة بين مجرة وجرة ؟ وإذا لم يكن العلم قد اكتشف أن هناك مجرات أخرى ، فليس ذلك دليلاً على أنه ليس هناك مجرات أخرى ، فإن المجموعة الحديدة التى اكتشفها العلماء ونشرت عنها الجمهورية بتاريخ ٣٠ من جمادى الآخرة سنة ١٣٧٩ لم تكن معلومة قديماً .

تصور سعة هذا العالم ، وعدد محتوياته ، وضخامة كل واحدة منها ، وما عسى يكون فى كل واحدة منها من مخلوقات [وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوً]

[ نشرت الجمهورية الصادرة في ١٥ من رجب سنة ١٣٧٩ تقول :

علوقات الفضاء بدأت الاتصال بالأرض. . تلقى علماء الفلك في مرصد
 كافنديش ، بالقرب من ، كامبردج ، إشارات من الفضاء لم يستطيعوا تفسيرها ،

<sup>(</sup>١) نعم قد ثبت أن هناك ١٠٠,٠٠٠ عجرة تأكد علم الإنسان بها ٥٠,٠٠٠ عجرة هى الآن نحت المراقبة ، هذا ما دخل تحت علم الإنسان، أما ما لم يدخل نحت علمه فالله أعلم به .

قال هؤلاء العلماء : إنهم لايشكون في وجود كائنات حية في عالم الفضاء ]

تصور كل ذلك ، وتصور النظام القائم بينها ، فى حركاتها وتجاذبها ، بحيث لم تتصادم ولم تتعارض ، ولم يعطل بعضها سير بعض ، أو يدمر بعضها بعضاً ، رغم أنها تسبح فى الفضاء ، كما يسبح السمك فى الماء ، فكان من الممكن جداً ، أن تتصادم وأن تتضارب .

أكل ذلك وليد الصدفة ؟أيها الماديون، إنكم لا تمثلون الإنسانية المتحضرة بجمودكم على أسلوب واحد من أساليب المعرفة، وإذا كان قصارى شأن تجربتكم أن تتنكر لما تقنضى به البداهة من أن هذا الكون العظم القدر المحكم الصنع الدقيق الإبداع ، له صانع حى قادر علم حكم ، فهى بهذا التنكر تقم الدليل على قصورها وقصوركم وضعفها وضعفكم.

. . .

ولقد مرت الإنسانية فى بعض عصورها بمثل ما تمرون به من جمود فى الفكر ، وقصور فى التحجار تصنع منها أصناماً تعبدها أو إلى الحيوانات تقدسها وتضع جباهها على الأرض أمامها ، حين كانت فى حالة لاتسمح لها بالاعتراف بخالق للكون لاتراه ، وإذ كانت فى حالة لاتسمح لها إلا بالاعتراف بالمادة .

## أشكال القياس

هذه هي النقطة الرابعة : من النقاط الأربع المتعلقة بالقياس التي وعدنا سابقاً بدراسها . وهي : هل أشكال القياس أربعة ؟ أو هي ثلاثة فقط ؟ أعنى هل أرسطو واضع المنطق وواضع القياس بصفة خاصة ، جعل أشكال القياس ثلاثة فقط ؟ أو جعلها أربعة واعترف بكل واحد منها ؟ أو جعلها أربعة وأهمل واحداً منها ؟

بكل واحد من هذه الأقوال قال فريق من الباحثين ، ولكل فريق أدلة ومبررات يبرر بها قوله . والتاريخ مادة تتسع عادة للخلاف وللأقوال المتضاربة المتقابلة ، ولكن ما دام كل قول يعتصم بمبررات تؤيده ، فهناك مجال لنظر العقل في هذه المبررات . وقد دخلتُ هذه المركة أعام ١٩٤٧ حين أخرجت كتاب الإشارات ، فقد عرضت في تعليقاتي عليه إلى هذه المسألة ، ونظرت في الأقوال التي قيلت ، وفي المبررات التي أيدت كل قول ، وقد وجدت بينها مجالاً لقول جديد يقال ، وكان هذا القول ليس إلا استنباطاً من بعض عبارات عزاها أصحاب هذه الأقوال إلى أرسطو .وكان غريباً في نظرى أن يروى بعض أصحاب هذه الأقوال عن أرسطو هذه العبارات مؤمنين بصدقها ، ثم يظل الخلاف بينهم قائماً على نطاق واسع يذكر فيه الرأى ونقيضه ، مع أن هذه العبارات تدل دلالة تبلغ حد الصراحة ، على وجهة نظر تكاد تكون محددة تحديداً لايتسم لكل هذا الخلاف .

وفى عام ١٩٥٩ ، وعلى وجه التحديد فى شهر ديسمبر من هذا العام ، بينها أنا أحقق عبارة ابن سينا القائلة (١٠):

[ أما القسمة فتوجب أن يكون الحد الأوسط :

إما محمولًا على الأصغر ، موضوعاً للأكبر .

وإما بعكس ذلك .

وإما محمولا عليهما جميعاً.

وإما موضوعاً لهما جميعاً .

لكنه ، كما أن القسم الأول ــ ويسمونه الشكل الأول ــ قد وجد كاملاً فاضلاً جداً ، تكون قياسيته ضرورية النتيجة ، بينة بنفسها ، لاتحتاج إلى حجة .

كذلك وجد الذى هو عكسه بعيداً عن الطبع ، يحتاج فى إبانة قياسية ما ينتج عنه ، إلى كلفة متضاعفة شاقة . ولانكاد نسبق إلى الذهن والطبع قياسيته .

ووجد القسهان الباقيان ، وإن لم يكونا بيني قياسية ما فيهما من الأقيسة ، قريبين من الطبع ، يكاد الطبع الصحيح يفطن لقياسيتهما قبل أن يبين ذلك، أويكاد بيان ذلك يسبق إلى الذهن من نفسه ، فتلحظ لمية قياسيته عن قرب ، ولهذا صار لهما قبول ، ولعكس الأول إطراح ]

تمهيداً لإخراجها في ضمن المنطق ، مع شرح نصير الدين الطوسي الذي أقرأً شرحه المنطق لأول مرة بهذه المناسبة ، إذا بي أفاجأ بنصير الدين الطوسي يصرح

<sup>(1)</sup> الفصل الرابع من « النهج السابع ، من الإشارات .

تصريحاً بما استنبطته أنا في عام ١٩٤٧ استنباطاً .

ولو كنت أعلم آلذاك أن نصير الدين الطوسى قد سبق إلى رأى حاسم فيا داربيني وبين بعض الكاتبين من خلاف ، لنقلت رأيه وأيدت نفسى به .

وتبدأ المسألة من قول بعض الكتاب(١).

ويعتمد أرسطو هنا على الما صدق ؛ لأن مده الوجهة أسهل، وأكثر إيضاحاً لماهية
 القياس.

ولكنه حين ينظر إلى الحكم يعتبرالمفهوم : لأن الحكم عنده وصف شيء بشيء ، قبل أن يكون إدراج شيء تحت شيء .

واعتبار الماصدق في المقدمتين ، يؤدى إلى أن أشكال القياس ثلاثة فقط ؛ ذلك أن الأسط :

إما أن يكون أكبر من طرف ، وأصغر من آخر :

وإما أن يكون أكبر منهما .

وإما أن يكون أصغر مهما .

أما الشكل الرابع فلا يلزم إلا من نظر آخر ، هو اعتبار موضع الأوسط على ما فعل ه جالينوس ، من بعد فخرج له تصنيف جديد هو المذكور فى الكتب الحديثة المتداولة .

على أن أرسطو يذكر موضع الأوسط فى كل شكل ، إلا أن هذه الوجهة ثانوية عنده . ثم هو يعترف ضمناً بأضرب الشكل الرابع الخمسة المنتجة ، فجعلها تلميذه « ثاوفراسطس » أضرباً تابعة للشكل الأول ]

وقد راعني من هذا القول أن يقال:

أولا: إن وأشكال القياس ثلاثة فقط ، عند أرسطو

وثانياً: إن أرسطو a يعترف ضمناً بأضرب الشكل الرابع »

راعنى ذلك لأن الجهل بالشكل الرابع ، مع معرفة أضربه ، كلام غير مفهوم ؛ لأن أضرب الشكل ، هى الشكل ، فكيف تكون الأضرب معروفة ، والشكل غير معروف .

<sup>(</sup>١) الأستاذ يوسف كرم في كتابه (تاريخ الفلسفة اليونانية)ص ١٥٨ ط أولى .

و إلى جانب هذا القول الغريب ، تجىء الدعوى الأخرى أن و ثاوفراسطس ، جعل أضرب الشكل الرابع تابعة للشكل الأول .

فكيف تلحق أضرب بشكل لاتكون تلك الأضرب وليدة له ؟

فدعانى هذا الكلام إلى أن ألاحظ أن تعريف أرسطو للشكل الأول لم يجر على الطريقة التى جرى عليها تعريف المتأخرين له ، الذين يجعلون الأشكال أربعة ، ذلك أرسطو يقول فى النص الذى اقتبسته من الأستاذ ويوسف كرم ، :

[ الأوسط إما أن يكون أكبر من طرف ، وأصغر من آخر
 وإما أن بكون أكبر منهما

وإما أن يكون أصغر منهما ]

ويجعل الأستاذ يوسف كرم القسم الأول ، هو الشكل الأول

و و الثاني « و الثاني و و الثالث « « الثالث.

ولاشك أن قول أرسطو [ الأوسط إما أن يكون أكبر من طرف ، وأصغر من آخر ؟

يشمل ما يسميه المتأخرون : ٥ الشكل الأول » و ٥ الشكل الرابع» .

فقلت : إذا صح ما يرويه الأستاذ و يوسف كرم ، عن أرسطو ، فلا شك في أن أرسطو يكون قد عرف الشكل الرابع ، وجعل له هو والشكل الأول حقيقة تعريفية واحدة ، هي المذكورة في القسم الأول ، فلا شك أنها تشمل والشكل الأول ، و والشكل الرابع ، في صور تبهما المعروفتين عند المتأخرين .

وفي هذا الاكتشاف ، الذي أعتبر نفسي أول من نبه عليه ، في هذا الوقت ؛ إذ لم أكن قد اطلعت على « الطوسي » بعد ، ولم يذكر الطوسيّ أحد بمن دخل معي في مجال هذا النقاش .

أقول فى هذا الاكتشاف تفسير صحيح سليم للقول : بأن [ أرسطو يعترف ضمناً بأضرب الشكل الرابع الخمسة المنتجة ] والقول بأن [ تلميذه ٥ ثاوفراسطس » جعلها تابعة للشكل الأول ] فإن معرفة أرسطو لأضرب الشكل الرابع الخمسة المنتجة ، لايتأتى من دون معرفة الشكل الرابع نفسه .

وفى إدماجه فى الشكل الأول، والاقتصار فى التمثيل على أضرب الشكل الأول ، ما يسوغ القول بأن أرسطو a يعترف ضمناً بأضرب الشكل الرابع a .

وفى سعة تعريف الشكل الأول سعة تتسع الشكل الرابع ، ما يسوغ لـ ٥ ثاوفراسطس ٥ أن يلحق الأضرب الحمسة الحاصة بالشكل الرابع بالشكل الأول ، الذى ذكرت حقيقته على لسان أرسطو شاملة لحقيقة الشكل الرابع .

إلى هذا التحقيق انتهيت عام ١٩٤٧ . ولم يحملنى سخط من خالفتهم فى الرأى وقتذاك ـ ذلك السخط الذى لم يستطيعوا أن يبرروه بأية محاولة علمية ـ على أن أتر حزح عن موقىي قيد شعرة ؟ لذلك ما أعظم سعادتى الآن حين أجد « نصير الدين الطوسى » يؤيدنى فى هذا الرأى ، وبقف بجانبى ضد من خالفونى فيه ، وما أظن أن مخالفتهم وقنذاك إلا مخالفة الحانق على من سبقه إلى رأى تخلف هو عن إدراكه ، لا مخالفة من يظن أنه مصب ، وأن مخالفة مخطر .

نعم ما أعظم سعادتى بقول « نصير الدين الطوسى» في شرح الإشارة التي نقلناها سابقاً ما يأتى :

[ المتقدمون قسموها \_ يعنى الأشكال \_ إلى ما يكون الأوسط :

محمولاً في إحدى المقدمتين ، موضوعاً في الأخرى .

و إلى ما يكون موضوعاً فيهما .

و إلى ما يكون محمولاً فيهما .

فأخرجت القسمة الأشكال الثلائة.

# ولم يعتبروا انقسام الأول إلى قسمين فلم تخرج الشكل ــ الرابع ــ قسميهم .

والمتأخر ون . . . إلى آخره ]

هكذا يصرح « نصير الدين الطوسى» تصريحاً وانسحاً أن القسم الأول \_ وهو ما يكون الأوسط فبه « محمولا في إحدى المقدمتين موضوعاً في الأخرى » \_ ينقسم إلى قسمين أحدهما ، هو « الشكل الأول » والثاني هو « الشكل الرابع » وهو ما انتهيت إليه أنا في عام ١٩٤٧ استنتاجاً.

نعم إن هناك فرقاً (١) بين العبارة التي استنبطت منها أنا أن والشكل الرابع و داخل في تعريف و الشكل الأولى .

وبين العبارة التي جعلها و نصير الدين الطوسى ، شاملة الشكلين و الأول ، و د الرابع ،

فالعبارة الى استنبطت أنا مها ما استنبطت، هى قول الأستاذ « يوسف كرم [ الأوسط إما أن يكون أكبر من طرف ، وأصغر من آخر ]

ولاشك أن التعميم في قوله [أكبر من طرف ، أصغر من آخر]

تشمل الصورتين الآتيتين :

#### الأولى هي :

كل إنسان حيوان ، وكل حيوان جسم . . كل إنسان جسم .

فإن و الحيوان ، الذى هو الحد الأوسط ، أكبر من و الإنسان ، الذى هو أحد الحدين الآخرين ، وأصغر من الجدين الآخرين الآخرين وهذه الصورة تمثل و الشكل الأول ، .

#### والثانية هي :

كل إنسان حيوان . وكل كاتب بالفعل إنسان ... بعض الحيوان كاتب الفعا..

ف [ الإنسان ] الذي هو الحد الأوسط ، أصغر من [ الحيوان ] الذي هو أحد الحدين الآخرين ، وأكبر من [ كاتب بالفعل] الذي هو الحد الآخر من الحدين الآخرين . والعبارة التي جعلها « نصير الدين الطوسي » قابلة للانقسام إلى قسمين هي قله :

[ إما يكون الأوسط محمولا في إحدى المقدمتين موضوعاً في الأخرى]

وكون الأوسط محمولاً في إحدى المقدمتين لاعلى التعيين ، وموضوعاً في أخرى لا على التعيين يشمل نفس المثالين السابقين .

والنتيجة واحدة ، وهي أن القسم الأول الوارد عن أرسطو ـــ سواء كان الوارد عنه هو

(١) فني عبارة الطوسى نظر إلى جعل أساسالتقسيم هو مكان الأوسط . وفي عبارة الأستاذكرم نظر إلى جعل أساس التقسيم هورعاية الماصدق . ولقد احتطت الأمر حين قلت — في التعليق على عبارة الأستاذ و يوسف كرم » وأنا أخرج و الإشارات » عام ١٩٤٩ — [ إن صح ما يرويه الأستاذ و يوسف كرم » عن و أرسطو، من أن التقسيم الوارد عنه هو هكذا : الأوسط إما أن يكون أكبر من طرف وأصغر من آخر . . . إلخ ]

إذ قد تركت الباب مفتوحاً لما عسى يكشف عنه البحث من أن الذى ورد عن أرسطو هو شىء آخر غير ما يرويه الأستاذ « يوسف كرم » . وقد ظهر أن « نصير الدن الطوسي» عنده شيء آخر غير الذي عند الأستاذ « يوسف كرم » .

ولكن من حسن الحظ أن النتيجة التي استنبطتها متأنية على كل من الروايتين .

وأرى أن أسوق هنا نص البحث الذى علقت به على طبعة سنة ١٩٤٩ لأنه يشتمل على عرض جيد للموضوع من نواح مختلفة ، وأن أعقب بنص للدكتور ، زكى نجيب محمود ، لأن فيه أمرين ، أحب أن أنبه إلى كل منهما :

أحدهما : أنه تساهل في أمر ما كان ينبغي له أن يتساهل فيه .

وثانيهما : أنه قدَّم لنا جديداً يمكن أن ينتفع به .

### نص البحث الذي علقت به على طبعة سنة ١٩٤٩

هكذا ينظر « الشيخ » لـ « الشكل الرابع » وقد طرحه بالفعل فوضع بحثاً خاصًا لـ « الشكل الأول » وآخر لـ « الشكل الثانى » وثالثاً لـ « الشكل الثالث » وألغى اعتبار « الشكل الرابع » نهائيًا .

> وقد نحا هذا النحو ه صاحب البصائر النصيرية a حيث يقول ص ٨٠ : [ وهيأة القياس ، من نسبة الأوسطالي الطرفين ، تسمى «شكلا » .

وهذه النسة بالقسمة الصحيحة على أربعة أنحاء:

وهذه النسبة بالقسمة الصحيحة على اربعة انحاء : ذان الأسار الما أن كن مراكز ما الأسر الشروع المائم

فإن الأوسط إما أن يكون محمولاً على الأصغر ، موضوعاً للأكبر ، ويسمى والشكل الأول». وإما أن يكون موضوعاً للأصغر محمولاً على الأكبر .

وإما محمولاً عليهما جميعاً .

أو موضوعاً لهما جميعاً .

لكن القسم الثانى ، وإن أوجبته القسمة ، غير معتبر ؛ لأنه بعيد عن الطبع ، ويحتاج فى إبانة ما يلزم عنه ، إلى كلف فى النظر شاقة ، مع أنه مستغن عنه .

وأما الشكلان الآخران، وإن لم يكن لزوم مايلزم عنهما بيناً بذاته، لكنه قريب من لطبع .

والفهم - بفتح الفاء ، وكسر الهاص الذكى يتبين قياسيتهما قبل البيان بشيء آخر ، ويسبق ذهنه إلى ذلك الشيء المبين به عن قريب ؛ فلذلك لم يطرحا من درجة الاعتبار ، حسب اطراح ما هو عكس « الشكل الأول»

فإذن الأشكال الحملية المعتبرة ثلاثة].

أما الغزالى فقد أهمله إهمالا تامًّا، ولم يشر حتى إلى أن القسمة تقتضيه ، وقد استغنى عنه لعظيم كلفته .

قال في « معيار العلم » طبع الكردي سنة ١٣٢٩ هـ ص ٧٩ ما يأتي :

آلقسمة الثانية لهذا المقياس: باعتبار كيفية وضع الحد الأوسط عند الطرفين الآخرين: وهذه الكيفية تسمى وشكلا »

والحد الأوسط إما أن يكون محمولا في إحدى المقدمتين موضوعاً في الأخرى (١٠)، كما أوردناه من المثال ، فيسمى «شكلا أولا » .

وإما أن يكون محمولا فى المقدمتين جميعاً ، ويسمى « الشكل الثانى » وإما أن يكون موضوعاً فيهما ، ويسمى « الشكل الثالث» ]

وعند ذلك بد أيتكلم عن أحوال الشكل الأول .

<sup>(</sup>١) لست أدرى كيف فاتنى وقنذاك أن ألاحظ أن فى عبارة الغزالى عمومًا يجعلها صالحة لشمول و الشكل الثانى ٥ مع « الشكل الأول » .

فإن التمميم فى قوله ( إحدى المقدمتين ) وقوله ( الأخرى )صادق بما يصاغ على هيأة كل إنسان حيوان . وكل حيوان جسم .

ويلاحظ أن صنيع الغزالى فيه إهمال لا و الشكل الرابع ه(١) كأنه لا وجود له أصلا.

أما و الشيخ » و ه صاحب البصائر النصيرية ه فقد أشارا إليه ، غير أنهما ألغيا اعتباره ، لبعده عن الطبع ، ولكنهما لم يدلا على واضعه :

هل هو أرسطو ؟ أو غيره ؟

أما الأستاذ ( عبده خير الدين ) في كتابه ( علم المنطق ) الطبعة الأولى ، لسنة ١٩٣٠ ، فقد صرح بأن أرسطو لم يضعه ، وأنه من وضع علماء القرون الوسطى ، قال ص ١٦٦٦ :

أ [ الشكل الرابع ع هو ما كان الحد الأوسط فيه ، موضوعاً في الصغرى ، محمولاً
 في الكبرى .

وهذا الشكل لم يضعه و أرسطو ، واضع علم المنطق ، ولكنه من وضع علماء القرون الرسطى .

ويعزوه د ابن رشد ، إلى « جالينوس ، ولذا يسمى « الشكل الجاليني ، وكثير من

= وبما يصاغ على هيأة:

كل إنسان حيوان . وكل كاتب بالفعل إنسان: فإن الحد الأوسط فى الهيأة الأولى هو (الحيوان وهو محمول فى إحدى المقدمتين ( الصغرى ) وموضوع فى الأخرى ( الكبرى ) .

كذلك الحد الأوسط في الهيأ الثانية ، هو (إنسان) وهو محمول في إحدى المقدمتين (الكبرى) وموضوع في الأخرى (الصغرى) .

والهيأة الأولى تمثل ه الشكل الأول ،

والهيأة الثانية تمثل و الشكّل الرابع ،

فإذن تصوير الغزالى جاء فيه خلط ٥ الشكل الرابع٥ بـ ٥ الشكل الأول ٥ رغم أنه صرح فى آخر للفقرة ، بأن ذلك هـ و الشكل الأول ، وحده .

فهل الغزال جارى غيره من المتقدمين فى هذا التصوير ، ولكنه لم ينتبه إلى عمومه ، فظنه خاصا ! • الشكل الأول ؛ كما فعل غيره من المحدثين مثل الأستاذ • بوسف كرم ؛ ؟ ذلك عتمل ، وهو الأدرس .

أم هذا التصوير من صنع الغزالي قصد به قصره على « الشكل الأول » ولكن خانه التعبير ؟ ذلك أيضًا محتمل ، ولكنه بعيد .

(١) أى فيه إهمال لذكر اسمه ، وإلا فقد بان لنا أن ماصور به ٥ الشكل الأول ٥ شامل في عمومه ل والشكل الرابع ٥ أيضًا . انظر الهامش السابق .

المناطقة لا يوافق على استعماله ؛ لأنه بعيد عن الطبع جداً ]

أما أأستاذى ، الأستاذ الدكتور و محمد غلاب، أستاذ الفلسفة السابق بكلية أصول الدين ، فلايرضى فى كتابه و الفلسفة الإغريقية ، الجزء الثانى ص ٣٥ ، عن أن و أرسطو، لم يضع و الشكل الرابع ، ولم يعرفه ، ويرى أن القول بأن و جالينوس، هو الذى وضعه ، فرية كاذبة .

قال : 1 أما و الشكل الرابع ، فلم يكن أرسطو يستعمله ، ولا يأبه له ، بل إن بعض العلماء الغربيين الذين لايبالون أن يتعجلوا فى أحكامهم قرروا أن أرسطو لم يعرف و الشكل الرابع ، وإنما هو من وضع ، جالينوس ، الطبيب الذى أتى بعد و أرسطو ، بنحو خسة قرون .

وقد تبع الأستاذ ، أبو العلا عفيني ، هؤلاء المؤلفين الخاطئين في زعمهم هذا ، فأثبت في مذكراته في المنطق أن ، الشكل الرابع ، ليس من وضع ، أرسطو ، بل هو من وضع ، جالينوس ، .

ولا ريب أن هذا غير صحيح ، وإنما الصحيح أن وأرسطو ، وضع و الشكل الرابع ، وقال به ، وعرف عبوبه ، كما عرف محاسنه ، ولكنه كان في رأيه أنقص الأشكال ، فأهمله في النطبيق بعد أن نص على وجوده ، ومثل له في كتاب و التحليلات الأولى ، تمثيلا لا يدع بجالاً الشك ، في معرفته إماه .

و إليك هذا النص و ولكن إذ اكان أحدهما ــ أى الحدود ــ موجباً ، والثانى مسلوباً ، وكان المسلوب هو الأكبر ، فإنه يوجد دائماً قياس ، يكون الحد الأصغر فى نتيجته محمولاً على الحد الأكبر ،

ومثال ذلك :

[ ١ ] في بعض [ ب]

و [ب] ليس في أي [ ح]

فتكون النتيجة :

لبس [ ب] في بعض [ ا ] . . ، ،

وقد علق الأستاذ و سانت هلير ، على هاتين الفقرتين بقوله :

إن هذا هو مثل و الشكل الرابع ، الذي عزى إلى و جاليان ؛ ، و جالنهي

والذي بجب أن ينسب إلى ، أرسطو ،

على أن أقل تأملة عاجلة في هذه المشكلة تصل بصاحبها إلى نتيجة تكاد تكون بديهية، وهي أن هذه الأشكال الأربعة نتجت من القسمة العقلية التي لا محيص عنها ، وهي أن الحد الأوسط :

إما أن يكون موضوعاً في الصغرى محمولا في الكبرى .

أو بالعكس.

وإما أن يكون موضوعاً في كلتيهما .

أو محمولاً في كلنيهما

ولا يمكن غير ذلك .

فهل يتصور أن قسمة رباعية بسيطة ، كهذه القسمة تعزب عن عقلية منطقية محضة كعقلية وأرسطو ۽ ؟

بتى بعد ذلك أن نبحث عن المنبع الأول الذى نشأت منه هذه الحرافة ، وهىعزو والشكل الرابع وإلى وجالينوس.

يحدثنا الأستاذ و سانت هلير ۽ أن المصدر الأول لهذه السقطة و هو ابن رشد ۽ ، وهو في هذا يقول :

و بل هو - أى و أرسطو » - لم ينس و الشكل الرابع » الذى نسب إلى و جالمان »
 بناء على شهادة ابن رشد »

وبما أنه ليس لدينا مصادر معتمدة ، في تحقيق هذه المشكلة ، وهي نشأة تلك الأغلوطة ، فنحن مضطرون إلى مسايرة الأستاذ « سانت هلير » إلى أن يظهر لنا فيها غير ذلك (1) ]

غير أن هذه القسمة التي يشير إليها « الشيخ» و « صاحب البصائر » ويرون أنها تجعل الأشكال أربعة ، والتي يراها أستاذى « الدكتور غلاب » بدهية الإدراك ولا يمكن أن تحتى على عقل ناضج كمقل « أرسطو لأ والتي ترجع إلى موضع الحد الأوسط من الحدين إلا تحرين . لايراها الأستاذ » يوسف كرم » هي الأساس لتصنيف الأشكال عند « أرسطو» بل الأساس عنده هو النظر إلى الحدالا وسطلامن حيث موضعه من الحدين الآخرين،

<sup>(</sup>١) انتهى النص المقتبس من كتاب و الفسلفة الإغريقية ٥ لأستاذى الدكتور ٥ محمد غلاب ٥ .

ولكن من حيث كميته العددية \_ أعنى الماصدق \_ ومقارنتها بالحدين الآخرين .

ويرى الأستاذ « يوسف كرم » أيضاً أن « جالينوس » هو الذى راعى موضع الحد الأوسط من كل من الحدين الآخرين، فخرج له « أشكال » أربعة ، قال الأستاذ بوسف كرم فى كتابه « تاريخ الفلسفة اليونائية »(١) :

ويعتمد أرسطو هنا ــ يعنى فى بحث القياس ــ على الماصدق ؛ لأن هذه الوجهة أسهل وأكثر إيضاحاً لماهية القياس .

ولكنه حين ينظر إلى الحكم يعتبر المفهوم ؛ لأن الحكم عنده وصف شيء ، قبل أن يكون إدراج شيء تحت شيء .

واعتبار الماصلق فى المقلمتين ، يؤدى إلى أن أشكال القياس ثلاثة فقط . ذلك أذ الأوسط .

إما أن يكون أكبر من طرف ، وأصغر من طرف .

وإما أن يكون أكبر مهما .

وإما أن يكون أصغر منهما .

أما و الشكل الرابع ، فلا يلزم إلا من نظر آخر ، هو اعتبار موضع الأوسط على مافعل و جالينوس ، من بعد فخرج له تصنيف جديد ، هو المذكور فى الكتب الحديثة المتداولة ، على أن أرسطو يذكر موضع الأوسط فى كل شكل ؛ إلا أن هذه الوجهة ثانوية عنده : ثم هو يعترف ضمناً بأضرب و الشكل الرابع ، الخمسة المنتجة ، فجعلها تلميذ و ثاو فراسطس ، أضربا تابعة [ ل و الشكل الأول ، . . . ] .

هذا وإن لى على عبارة الأستاذ و كرم ، ملحوظتين اثنتين :

الأولى: أن اعتبار أساس قسمة الأشكال هو الكمية العددية للحد الأوسط مقيسة إلى الكممة العددية للحدين الآخرين يجعل الأشكال أربعة ، لا ثلاثة :

وإليك البيان . إن قول د يوسف كرم ،

[ إما أن يكون الحد الأوسط ، أكبر من طرف، وأصغر من طرف]

يشمل:

(١) و الشكل الأول ، مثل قولنا :

<sup>(</sup>١) ص ١٥٨ الطبعة الأولى .

كل إنسان حيوان . وكل حيوان جسم . . . كل إنسان جسم .

فإن « الحروان » الذي هو الحد الأوسطُ أكبر من « الإنسان » الذي هو الحد الأصغر وأصغر من « الجسم » الذي هو الحد الأكبر .

(س) « الشكل الرابع » مثل قولنا :

كل إنسان حيوان . وكل كاتب بالفعل إنسان . . بعض الحيوان كاتب بالفعل

و الإنسان » الذي هو الحد الأوسط أصغر من و الحيوان » الذي هو أحد الحدين الآخرين .
 الآخرين ، وأكبر من كاتب بالفعل الذي هو الحد الآخر من الحدين الآخرين .

وإذن فلم يصلح اعتبار و الماصدق، أساساً لجعل الأشكال ثلاثة .

وعندى أنه يكون البحث أجدى لوفتش الباحثون عن النصوص الأصلية لواضع المنطق ، فإن وجدت نصوصاً صريحة تفيد أن «أرسطو» يراها ثلاثة ، يكون ذلك رأى «أرسطو» وعند ذلك فليبذل الباحثون قصارى جهدهم لتبرير ذلك عنده ، وبيان أنه راعى الماصدق ، أو راعى غيره .

الثانية : أن قول الأستاذ ، كرم ، :

[ ثم هو \_ يعنى ه أرسطو » \_ يعترف ضمناً بأضرب « الشكل الرابع » الحمسة المنتجة ، فجعلها تلميذه « ثاوفراسطس » أضرباً تابعة لـ [ الشكل الأول ] .

قول غامض ؛ لأنه لم يبين لنا ، كيف اعترف بها ، أرسطو ، ؟ ! وهل تكون الأضرب صحيحة معترفاً بها . دون أن تكون لشكل من الأشكال ؟ ! إن ذلك غير مفهوم .

وإذا كان و ثاوفراسطس ، هو الذي اعتبرها تابعة لـ « الشكل الأول ، فعنى ذلك أن و أُرسطو ، لم يجعلها تابعة لشكل من الأشكال ، فكيف يكون ذلك ؟ كيف يعترف بها أضرباً صحيحة منتجة ؛ دون أن يكون لها هيأة أحد الأشكال ؟ !

. . .

كذلك أرى أن عبارة الأستاذ ، عبده خير الدين ، التى مرت بنا والتى تفيد أن و ابن رشد ، أول من نفى نسبة ، الشكل الرابع ، عن ، أرسطو ، ولعله تابع ، سانت هلير، حيث ينقل عنه أستاذى و الدكتور محمد غلاب ، أنه مرى أن المصدر الأولى لهذا الرأى هو و ابن رشد ، .

ربما كان فيها شيء من التساهل ، لا من جهة النشنيع على و ابن رشد ، بأنه كان المصدر الأول لهذه السقطة ، أو هذه الأغلوطة ، على حد تعبير أستاذى و الدكتور غلاب ، . ولكن من وجهة نظر تاريخية محضة ذلك أنه ناط القول بأن و جالينوس ، هو أول واضع و الشكل الرابع ، بابن رشد ، متابعاً في ذلك و سانت هلير ،

ولكن و أبا البركات البغدادى ، المنوفى قبل ابن رشد بثانية وأربعين عاماً ينفى نسبة « الشكل الرابع ، عن أرسطو ويردها إلى غيره ، ولكنه لايحدد هذا الغير .

يقول ، أبو البركات البغدادي ، في كتابه ، المعتبر ، (١) :

[.. فهذا الحد الأوسط ، إذا كان محمولاً على موضوع المطلوب ، وموضوعاً لموضوع المطلوب ، كفولنا :

کل (۱) (ب)

وكل ( ب) (ج)

كان قياساً كاملا ، تبين منه بذاته أن :

كل (١) (ج)

ويسمى شكل القرينة بـ ٥ الشكل الأول ٥ .

وتسمى القضية التي موضوعها موضوع المطلوب ، مقدمة صغرى .

والتي محمولها محمول المطلوب ، مقدمة كبرى لجواز عموم محمول المطلوب لموضوعه ، على ما قبل .

وإن كان الحد الأوسط محمولاً فى كلتا القضيتين ، على موضوع المطلوب ومحموله ، يسمى بـ « الشكل الثانى» .

كقولنا في بيان أنه :

لا شيء من الإنسان بحجر .

كل إنسان حيوان . ولا شيء من الحجر بحيوان .

وه الحيوان؛ محمول على موضوع المطلوب الذي هو و الإنسان؛ بالإيجاب، في القضية الصغري، وعلى محمول المطلوب الذي هو و الحجر؛ بالسلب في القضية الكبرى.

<sup>(</sup>١) الجزء الأول ص ١٧٤.

ويتبين منه أنه:

لا شيء من الإنسان بحجر .

لكن لا بذاته ، بل ببيان كما يأتى ذكره ، فليس بقياس كامل .

وإن كان الحد الأوسط موضوعاً فى كلتا المقدمتين ، لموضوع المطلوب ولمحموله ، سمى بـ « الشكل الثالث »

كقولنا فى بيان أن :

بعض الحيوان ناطق .

كل إنسان حيوان .

وكل إنسان ناطق .

فتبين منه أن بعض الحيوان ناطق ، لكن لابذاته ، بل ببيان يأتى ذكره ، فليس بقياس كامل.

و الإنسان، فيه موضوع لموضوع المطلوب ، الذي هو « الحيوان » في المقدمة الصغري ، ولمحموله الذي هو « الناطق» في المقدمة الكبرى .

فتميز المقدمتين بالصغرى والكبرى ، إنما يتم في هذه الأشكال الثلاثة ، باعتبار المطلوب ، وموضوعه ، ومحموله ، حتى تكون القضية التي فيها موضوع المطلوب هي القضية الصغرى ، والتي فيها محموله هي الكبرى(١)، سواء كان كل واحد منهما ، في القضية التي هو فيها محمولا ، أو موضوعا .

فتصير الأشكال بحسب ذلك ثلاثة:

 <sup>(</sup>١) هكذا يرى و صاحب البصائر ، أن موضوع المطلوب ومحموله هما اللذان يعينان ؛ القضية الصغرى، و ، القضية الكبرى » في القياس . فالتي فيها موضوع المطلوب هي ، الصغرى ، والتي فيها محموله ، هي « الكبرى » .

وعلى هذا الاصطلاح يجوز أن تأتى « الكبرى » أولا ، و « الصغرى » ثانيًا ، فليس بلازم على هذا الاصطلاح أن يكون « موضوع المطلوب » دائمًا مذكوراً فى القضية الأولى ، ومحموله مذكوراً فى القضية الثانية .

وغير د صاحب البصائر ، يقول : إن « الصغرى ، ما فيها ، الحد الأصفر ، و « الكبرى » ما فيها د الحد الأكبر ، .

فانظر إذا كان محمول المطلوب مساويًا لمرضوعه ، كيف تتعين ه الكبرى ه من « الصغرى » على هذا الاصطلايح ؟

الأول: منها الذى الحد الأوسط فيه محمول على موضوع المطلوب ، وموضوح المطلوب ، وموضوح المطلوب ، وهو القياس الكامل ، الذى تبين ما تبين به ، بذاته .

والثانى : الذى الحد الأوسط فيه ، محمول على موضوع المطلوب ، ومحموله معا .

والثالث : الذي هو فيه موضوع لكليهما .

وليسا بكاملين ؛ إذ لايتبين ما تتبين في كل واحد منهما بذاته ، كالأول .

وتخرج القسمة بنسبة الحد الأوسط ، إلى موضوع المطلوب المعين ومحموله ، و شكلا رابعا ، حيث يجعل الحد الأوسط موضوعاً لموضوع المطلوب ، ومحمولا على محموله .

مثال ذلك : إذا كان المطلوب :

هل كل إنسان ضاحك ، أم لا ؟

قولنا :

كل ناطق إنسان .

وكل ضاحك ناطق .

فيكون الناطق الذي هو الحد الأوسط الداخل على الحدين ، موضوعاً للأصغر الذي هو و الضاحك ، على الشكل المذكور .

فأما إذا لم يعتبر المطلوب وحداه، فلا توجب القسمة سوى الأشكال الثلاثة المذكورة، حث مكون الحد الأوسط .

محمولاً على حدين .

أو موضوعاً لحدين .

أو محمولاً على حد(١) ، وموضوعاً لآخر(١). إذا لم يعين الحدان بموضوع المطلوب أو محموله.

(١) ينبغى أن يلاحظ أن عبارة (أو محمولا على حد ، وموضرعًا لآخر) فيها من العموم ،
 ا يشمل .

« الشكل الأول » الذي يكون فيه الحد الأوسط محمولاً في الصغرى وموضوعًا في الكبرى .

والشكل الرابع : الذي يكون فيه الحد الأول موضوعًا في الصغرى ، ومحمولا في الكبرى .

فإن كلا الشَّكلين يقال: إن الحد الأول ( محمول على حد ، وموضوع لآخر ) .

فهل يقصد « صاحب البصائر » بعبارته المذكورة بعد النص السابق ، القائلة ( إذا لم يعين الحدان بحرضوع المطلوب أو محموله ) تخصيص هذا العموم ؟ ولكن ما معناها ؟ يبدو لى أن فيها تحريفاً فانظرها .

الإثمارات والتنبيهات

ولذلك ألف و أرسطوطاليس و أشكالاً ثلاثة ، ولم يذكر الرابع] هكذا يصرح و البغدادى ، أن و أرسطو ه لم يذكر و الشكل الرابع ، .

رثم يقول « البغدادى » بعد ذلك(١):

[ والكلام فى هذا « الشكل الرابع » استدركه على ه أرسطوطاليس » بعض المتأخوين ] .

فه الشكل الرابع » فى نظر « صاحب المعتبر » لم يذكره أرسطو » لأنه اقتصر على الأشكال الثلاثة فقط ، وبعض المتأخوين – من غير تخصيص بـ « جالينوس » أو «غيره »- هو الذى استدرك « الشكل الرابع » على « أرسطو » وكمل به النقص الذى فات « أرسطو » .

و « البغدادى » توفى قبل « ابن رشد » به ثمانية وأربعين عاماً »، فليس ، ابن رشد » إذن هو أول من باعد بين ، أرسطو » وبين « الشكل الرابع » كما يقول « سانت هلير » ويتابعه عليه الأساتذة : الدكتور ، أبو العلا عفيفى » والدكتور ، عبده خير الدين » والدكتور « محمد غلاب » .

ومما ينبغي أن يلاحظ أن « صاحب المعتبر » يعرض علينا في تقسيم الأشكال إلى ثلاثة ، وجهة نظر غير التي يعرضها الأستاذ « يوسف كرم » فبينما الأستاذ « يوسف كرم » يتخذ مقارنة الحد الأوسط بالحدين الآخرين ، كبراً وصغراً – أى من ناحية الماصدق – ؛ أساساً لتقسيم الأشكال إلى ثلاثة ، إذا به هاحب المعتبر » يتخذ اقران الحد الأوسط بالحدين الآخرين حملا ووصفاً ، أساساً لتقسيم الأشكال إلى ثلاثة أمضاً ، فإنه يقبل :

آ إما أن يكون الحد الأوسط محمولاً عليهما \_ يعنى الحد الأصغر ، والحد الأكبر \_ . .

وإما أن يكون الأوسط موضوعاً لهما .

وإما أن يكون الحد الأوسط محمولاً على حد ، وموضوعاً لآخر ]

ثم يقيد هذا القسم بقوله : [ إذا لم يعين بموضوع المطلوب أو محموله ]

وإنى أستدرك عليه بمثل ما استدركته على الأستاذ ، كرم ، فإنه رغم وقوف صاحب

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ص ١٢٦ .

المعتبر عند ثلاثة أقسام فإن أحد القسمين يشمل قسمين اثنين .

وإنى أكرر هنا ما قلته سابقاً من أن الواجب هو تعرف ما قاله أرسطو ، لنبين منه هل عبارته تقف عند ذكر ثلاثة أقسام ولانحتمل غيرها ، أم تحتمل أكثر منها ، وبعد التأكد من عبارته ودلالتها ، تأتى مرحلة التبرير والتعليل .

ويظهر من مجموعة هذه النصوص :

أولا : أن « أرسطو » لم » يعر « الشكل الرابع » كبير اهمام .

ثانياً : لم يكن محدداً في حديثه عن « الشكل الأول ه .

أما عدم إعارته « الشكل الرابع » كبير اهيام ، فلأن أحداً لم يدع ذلك ، حتى أولئك الذين لم يرضوا عن نسبة هذا الشكل إلى « جالينوس» ، قد رووا عن « أرسطو» عبارات ، قال عها « سانت هلير » إنها مثل « الشكل الرابع » الذي عزى إلى « جالينوس » ولم يقل عها « سانت هلير » إنها هي نفس « الشكل الرابع » الذي عزى إلى « جالينوس » . وأما أنه لم يكن محدداً في حديثه عن « الشكل الأول » فلأمرين :

أحدهما: أننا إذا غفلنا التقسيم القائم على اعتبار موضع الحد الأوسط من الحدين الآخرين ، ولذى كان يجب أن ينتج a شكلا رابعاً » تصريحاً ، نجد أمامنا :

( ١ ) رواية الأستاذ « يوسف كرم » وقد بينا فيما سبق أن تصويره ا « الشكل الأول كان غامضاً بحيث أمكن أن يدخل في حده « الشكل الرابع » .

(س) رواية « صاحب المعتبر » وقد ناقشناها بمثل ما ناقشنا به عبارة الأستاذ
 8 يوسف كرم » .

ويستفاد من مناقشة هاتين الروايتين أن حديث أرسطو عن « الشكل الأول » لم يكن عدداً .

وثانيهما : أن الأستاذ « يوسف كرم » يروى أن « أرسطو» يعترف ضمناً بأضرب و الشكل الرابع » الخمسة المنتجة ، فجعلها تلميذه « تاوفراسطس» تابعة لـ « الشكل الأول » .

فهذه التبعية لايمكن أن تتم إلا إذا كان تصوير « أرسطو » لـ « الشكل الأول » فيه من العموم ، ما يتسع لإلحاق أضرب « الشكل الرابع » به . إذ أنه لوكان « الشكل الأول » محدداً على النحو الذي يحدده به المتأخرون، لما أمكن بحال من الأحوال ، أن تلحق به أضرب هي لشكل آخر يباينه تمام المباينة .

# النص الذى وعدت بالتعليق عليه من كتاب الدكتور زكى نجيب محمود<sup>(١)</sup>

والقياس أشكال مختلفة تختلف باختلاف وضع الأوسط فى المقدمتين :
 ١ — فقد يكون الحد الأوسط موضوعاً فى المقدمة الكبرى ، ومحمولا فى المقدمة الصغرى . وهذا ما يسميه و أرسطو به بد الشكل الأول به وأو و الشكل الكامل به .

وصورة هذا الشكل برموزنا هي :

و – ك

ص — و

. . ص ـ ك

فإذا أردنا أن نضيف إلى هذه الصورة الرمزية التي تحدد وضع الحد الأوسط فى المقدمتين بغض النظر عن نوع هاتين المقدمتين من حيث الكم والكيف ، وضعنا الرمز الدال على ذلك بين قوسين فى وسط كل من المقدمتين هكذا :

و (م) ك

ص (م) و

٠. ص (م) ك

لنعبر بها عن مقدمتين موجبتين كليتين ، ونتيجة موجبة كلية .

أو هكذا:

و ( ل ) ك

ص (م) و

٠. ص (ل) ك

لنعبر بها عن مقلمتين : كبراهما سالبة كلية ، وصغراهما موجبة ، والنتيجة سالبة كلة .

<sup>(</sup>۱) ، المنطق الوضعي ، ص ۲٤٧ .

والمثل الآتى يوضح الصورة الرمزية الأولى :

كل المصريين يتكلمون اللغة العربية .

وكل أهل النوبة مصريون .

.٠. كل أهل النوبة يتكلمون اللغة العربية .

والمثل الآتى يوضح الصورة الرمزية الثانية :

لا وحدة في قصائد الشعر الجاهلي .

وكل هذه القصائد فيها وحدة.

.٠. لا قصيدة من هذه القصائد هي من الشعر الجاهلي .

٢ – وقد يكون الحد الأوسط محمولاً في كلتا المقدمتين ، فتكون الصورة الرمزية
 لأوضاع الحدود هي :

ك \_ و

ص – و

٠٠. ص - ك

مثال ذلك : لاحشرة لها نمانية أرجل .

والعناكب لها ثمانية أرجل

.٠. ليست العناكب حشرات.

وقد أطلق أرسطو على مثل هذا القياس الذي بكون حده الأوسط محمولا في المقدمتين « اسم الشكل الثاني »

٣ – وقد يكون الحد الأوسط موضوعاً في المقدمتين معاً ، فتكون صورة القياس
 كما يلي :

و \_ ك

و – ص

.. ص - ك

مثال ذلك : كان عرب الحاهلية يتدون البنات

وكان عرب الجاهلية يعبدون الأوثان .

. • . كان بعض عبدة الأوثان يتدون البنات .

وقد أطلق « أرسطو » على مثل هذا القياس الذى يكون حده الأوسط موضوعاً فى المقدمتين اسم « الشكل الثالث » .

٤ - لم يذكر « أرسطو » إلا هذه الأشكال الثلاثة للقياس.

لكنه أُشار (1) إلى أن مقدمات القياس من الشكل الأول يمكن أحياناً أن تنتج قضية جزئية يكون محمولها هو الحد الأصغر ، وموضوعها هو الحد الأكبر ، مع استحالة أن يكون الأكبر محمولاً للأصغر .

مثال ذلك :

بعض الناخبين شيوعيون

لانساء بين الناخبين .

فن هاتين المقدمتين يستحيل أن تحدد العلاقة بين النساء والشيوعية ، بحيث يجوز أن تنسب بعضهن للشيوعية ، أو تنفي الشيوعية عنهن جميعاً ، أعنى أنك لا تستطيع من هذا القياس أن تستنج نتيجة يكون موضوعها « النساء» ومحمولها « الشيوعية » .

لكنك مع ذلك قد تستطيع أن تستنتج منهما أن بعض الشيوعيين ليسوا نساء .

ويقول a ابن رشد a عن الطبيب المشهور a جالينوس a : إنه هو الذي جعل للصور الاستدلالية التي من هذا القبيل شكلاً دائماً بذاته أساه a الشكل الرابع a (٢٠).

(١) لعل هذه الإشارة هي ما نبه إليها الأستاذ «الدكتور غلاب » في النص الذي اقتبسناه عنه سابقيًا ، ص ٥٩ ، حين قال : [ إليك هذا النص : « ولكن إذا كان أحدهما - أي الحدين - موجبًا ، والثاني مسلوبيًا ، وكان المسلوب هو الأكبر ، فإنه يوجد دائمًا قياس ، يكون الحد الأصفر في نتيجته محمولاً على الحد الأكبر ومثال ذلك :

[۱] في بعض [ ب] .

[ س] ليس في أي [ ج]

فتكون النتيجة :

ليس [ج] في بعض [ت] . . . ٤

وقد علق الأستاذ « سانت هلير » على هاتين الفقرتين بقوله :

د إن هذا هو مثل الشكل الرابع الذي عزى إلى (جاليان) (جالينوس) والذي يجب أن ينسب
 إلى ٥ أرسطو ٥ ... ]

قارن بين النصين .

(٢) هكذا يجارى الدكتور ؛ زكمي نجيب محمود ؛ غيره نمن قالوا : إن ؛ ابن رشد ؛ هو أول من نسب إلى ؛ جالينوس ، أنه هو الذي وضع ؛ الشكل الرابع ؛ وقدنبهنا سابقًا ص « ٦٣ ، وما بعدها= ( وأحياناً يسمى باسمه فيقال : قياس « جالينوس » Galenian ) يكون الحد الأوسط فيه محمولاً للمقدمة الكبرى ، وموضوعاً للمقدمة الصغرى ، وبذلك تكون الصورة المزية له هر :

ك \_ و

و – ص

ص – ك

وقد لتي هذا « الشكل الرابع » من المناطقة كثيراً من الهجوم والدفاع ، فهو لايكاد يظهر في كتب المنطق إطلاقاً قبل بداية القرن الثامن عشر ، ولا يزال بتنكر له كثيرون من علماء المنطق المحدثين ، فيقيل Powen :

و إن ما يسمى ب و الشكل الرابع، إن هو إلاو الشكل الأول ، عُكس حداً نتيجته ،
 أى أننا لانستدل(١١) النتيجة حقيقة من و الشكل الرابع، بل نستدل من و الشكل الأول » .

ثم إذا دعت الحال عمدنا إلى عكس نتيجة هذا «الشكل الأول »

ويُفيض « جوزيف » في هجومه على « الشكل الرابع » فيقول :

و إن نظرية ، القياس « قد أصابها كثير من الفساد بإضافة ، الشكل الرابع ، ؟ لأنه بجعل هذا الشكل صورة قائمة بذاتها ، أصبح المفهوم أن التمييز بين ، الحد الأكبر ، و « الحد الأصغر ، لا يكون إلا على أساس وضعهما من النتيجة ، وليس فى طبيعتهما ما يجعل الأكبر أكبر والأصغر أصغر .

ويمضى ٩ جوزيف » فى بحثه ليدل على أن الحدين الأكبر والأصغر لم يطلق عليهما اسهاهما لمجرد كون الأول محمول النتيجة ، والنانى موضوعها ؛ بل لأن الأكبر أكبر فعلا ، والأصغر أصغر فعلا ، فى معظم الحالات ، وخصوصاً فى الحالات التى يكون فيها الاستدلال علميا ، تعبر قضاياه عن معرفة بالمنى الصحيح .

فليس في مستطاعنا دائماً أن نعكس و حدَّى النتيجة ، بحيث نجعل موضوعها عمولاً ، وصعولها موضوعاً ، دون أن نجاوز بذلك حدود الأوضاع الصحيحة للأمور .

إلى أن من قال ذلك لم يطلع على نص ٥ أبى البركات البغدادى ٥ فى كتابه ١ المعتبر ٥ الذى سبق ١ ابن رشد ، إلى إبعاد نسبة ١ الشكل الرابع ، عن ٩ أرسطو ٥ .

<sup>(1)</sup> لعل هناكلمة [على] ساقطة ، أي لا نستدل على النتيجة .

نعم إننا في قضية مثل:

بعض العلماء ساسة :

يمكن أن نعكس الحدين إفنقول:

بعض الساسة علماء .

دون أن يكون هنالك شيء من شذوذ ؛ لأن التقاء العلم والسياسة في شخص أو أشخاص ، التقاء عرضي ؛ فلا بأس في أن أحمل السياسة على العلم ، أو العلم على السياسة ، فالمعنيان سواء .

أما حين يكون الموضوع فرداً ، والمحمول صفة تميزه ، فمن العسر أن أعكس الوضع ، بحيث أجعل الفرد محمولا على الصفة . فقول :

قيصر قائد عظيم .

قول يتفق مع الأوضاع الطبيعية ؛ لأن أحمل فيه الصفة على موصوفها ، أما إذا عكست فقلت :

أحد القواد العظماء قيصر .

فقلب لما ينبغى أن يكون .

فإذا استثنينا الحالات التى يكون التقاء الموضوع والمحمول فيها عرضاً ، وجدنا أن الموضوع عادة يكون أوسع مجالاً من محموله؛ لأنه شىء ينتمى إليه ذلك الموضوع هو وغيره من الموضوعات .

وليس العكس صحيحاً ، أي ليس المحمول جزءا من مجال الموضوع .

ومن الطبيعي أن نحمل الجنس على النوع ، والصفة على الموصوف ، لا العكس .

وبخاصة فى القضايا العلمية التى تكون كلية فلا بد \_ إن لم يتساو المحمول والموضوع فى مجال الماصدق أن يكون المحمول أوسع مجالا ؛ لأننا لانستطيع أن نعمم الحكم فى تحفية كلية ؛ إذا كان المحمول لاينطبق إلا على بعض أفراد الموضوع فقط ، دون بعض .

فحين أطلق 1 أرسطو ٢ على محمول النتيجة فى القياس اسم الحد الأكبر ، فقد اختار الاسم المطابق لواقع الحال ، حين يكون الموضوع فرداً ، وحين يكون الموضوع أقل شجولا من المحمول ، وعلى ذلك يكون المحمول شاملا للموضوع المذكور فى النتيجة ، ولغيره مما عساه أن يقع معه فى نوع واحد تحت الجنس الذى نعبر عنه بالحد الأكبر الذى هو المحمول .

ونخلص من هذا إلى أن و جالينوس و قد أخطأ حين جعل و الشكل الرابع و شكلا قائمًا بذاته من أشكال القياس ، يكون الحد الأوسع شمولا من حدى النتيجة هو موضوعها، والحد الأضيق شمولا منهما ، هو محمولها ، وهو وضع – كما قلنا – لايتفق مع طبائع الأمور.

فی قیاس هکدا :

ما يتناسل بسرعة قصير الأجل .

والذباب يتناسل بسرعة .

لوأردنا أن نجعله ( شكلا رابعاً ( قائماً بذاته ، جعلنا محمول القضية الكبرى موضوعا فى النتيجة ، وموضوع الصغرى محمولا فى النتيجة ، فتكون النتيجة هى :

بعض ما هو قصير الأجل ذباب .

وأما إذا أردنا أن نعتبره قياساً من ﴿ الشكل الأول ﴿ كَانْتَ النَّبِيجَةُ هَي :

الذباب قصير الأجل .

ومن ذلك نرى كيف تكون النتيجة طبيعية في و الشكل الأول ، قسرية فيا يسمى بـ و الشكل الرابع ،

ومن ثم ينتمى و جوزيف » من بحثه هذا إلى وجوب حذف و الشكل الرابع » غير أنه يضيف إلى ذلك قوله :

و لكن الشكل الرابع، قد جرى العرف على تدريسه قروناً عدة بين ، أشكال القياس
 وضروبه ، حتى أصبح لزاماً علينا أننا لاننكره إنكاراً تاماً، حرصاً على تاريخ المنطق ،
 على الرغم من أننا قد وضعنا إصبعنا على الغلطة التى كانت سبباً فى ولادته » .

وكذلك يرفض « تُوسْسُنْ ، الاعتراف به الشكل الرابع » على أساس أن ترتيب الفكر فيه يكون مقلوباً ؛ لأن موضوع نتيجته كان محمولاً في المقدمات ، ومحمولها كان موضوعاً في المقدمات .

والعقل يأبي هذا الوضع ، ويمكننا البرهنة على أن النتيجة ليست إلا عكساً للنتيجة الحقيقية ، بأن نضع لأنفسنا مقدمات شبيهة بما نحن بصددها ، وسنرى دائماً أن النتيجة التي يمكن الوصول إليها قد رتبت على نحو يجعل القياس قياساً من « الشكل

الأول ، وذلك بأن نضع المقدمة الثانية أولا .

وأما « كنز » فله في « الشكل الرابع » رأى غير هذا ؛ إذ يقرر أن « الشكل الأول » لا يكذ ، عوضاً عن ه الشكل الرابع » في حالتين :

ق حوصه عن و السمال الرابع و ي سمانين ا

أوفما : حين تكون المقدمة الكبرى سالبة كلية .

والصغرى موجبة كلية .

والنتيجة سالبة جزئية .

والثانية : حين تكون المقدمة الكبرى سالبة كلية .

والكبرى موجبة جزئية .

والنتيجة سالبة جزئية .

الصيغة الرمزية للحالة الأولى ، هي :

ك (ك) و

و (م) ص

٠٠. ص (س) ك

والصيغة الثانية للحالة الرمزية هي :

ك (ل) و

و (ب) ص

ن. ص (س) ك

وفي كلتا الحالتين لا يصلح الاستدلال من ه الشكل الأول ، :

لأن (ك) ستكون مستغرقة فى التتيجة السالبة ، وليست مستغرقة ، كمحمول للمقدمة الكبرى الموجبة الكلية فى الحالة الأولى ، والموجبة الجزئية فى الحالة الثانية .

نعم إن القياس من « الشكل الرابع » قلما يرد فعلا فى تدليلاتنا ، لكن ذلك لا يبرر لنا حذفه ؛ إذ الواقع أنه يستحيل علينا أن نعالج القياس معالجة علمية شاملة ، دون أن نعرف بضروب ه الشكل الرابع » على تحو ما . .

فهو قياس ينهي إلى نتائج يستحيل استنتاجها مباشرة من نفس المقدمات في أي شكل آخر . وهو – وإن يكن نادر الاستعمال فعلا – لكن الاستدلال منه قد يجيء

أحيانا بصورة طبيعية مثال ذلك .

لم يكن من رسل المسيحية يونانى .

وبعض اليونان جدير بكل تكريم .

إذن فبعض من هو جدير بالتكريم ليس من رسل المسيحية . . . ] .

4 . b

هذا هو النص الذي رأيت أن أنبه إلى ما فيه من أمور لها أهميتها .

فمن ذلك : ما ذهب إليه « كنر » من [ أن « الشكل الأول » لايكنى عوضاً عن « الشكل الرابع » فى حالتين ] ذكرهما . فإن صح ما ذهب إليه « كنز » كان ذلك توجيهاً موفقاً إلى أمر فى « الشكل الرابع » يتصل بجوهره ، جدير بالنظر والاعتبار ، إلى جانب ماله من أهمية تاريخية استرعت انتباه الباحثين ، واستولت على كثير من الهيامهم .

• • •

ومن ذلك : أن الدكتور « زكى » يقرر أن « أرسطو » [ لم يذكر إلا الأشكال الثلاثة للقياس ] .

مم يضيف قائلا:

أ لكنه \_ يعنى و أرسطو ع \_ أشار إلى أن مقدمات القياس من و الشكل الأولى يمكن أحياناً أن تنتج قضية جزئية يكون محمولها هو الحد الأصغر ، وموضوعها هو الحد الأكبر ، مع استحالة أن يكون الأكبر محمولاً للأصغر.

مثال ذلك :

بعض الناخبين شيوعيون

لانساء من الناخمن.

فن هاتين المقدمتين يستحيل أن تحدد العلاقة بين ﴿ النساء ﴾ و ﴿ الشيوعية ﴾ بحيث يجوز أن ننسب ﴿ بعضهن ﴾ لـ ﴿ الشيوعية ﴾ أو تنفى ﴿ الشيوعية ﴾ عن ﴿ هن ﴿ جميعاً . أعنى أنك لا تستطيع من هذا القياس أن تستنج نتيجة

يكون موضوعها « النساء »

ومحمولها « الشيوعية »

لكنك مع ذلك قد تستطيع أن تستنتج منهما

أن بعض و الشيوعيين ، ليسوا و نساء ، ]

وما جاء فى مقالة الدكتور و زكى نجيب ، الأخيرة ، كبير الشبه بمقالة الدكتور و غلاب،

ـ عازيا ما يقوله إلى ﴿ أُرْسُطُو ﴾ ـ:

[... وإليك هذا النص: « ولكن إذا كان أحدهما ــ أى الحدين ــ موجبًا ، والناق سالبًا ، وكان المسلوب هو الأكبر ؟ فإنه يوجد دائمًا قياس يكون والحد الأصغر » في نتيجته محمولا على « الحد الأكبر » .

ومثال ذلك :

(١) في بعض (١)

و (ب) ليس في أي (ج)

فتكون النتيجة :

ليس ( ج ) في بعض(١) . . ]

وبالرغم من التشابه فى رواية ما ينقلانه عن ﴿ أُرْسِطُو ﴾ يختلفان فى موقفهما من نسبة ﴿ الشكل الرابع ﴾ إلى ﴿ أرسطو ﴾ .

فبينا يمهد الدكتور و غلاب ، إلى روايته هذه بقوله :

[وإنما الصحيح أن وأرسطوه وضع و الشكل الرابع » وقال به ، وعرف عيوبه كماعرف عاسنه . ولكنه كان في رأيه أنقص الأشكال ، فأهمله في التطبيق بعد أن نص على وجوده ومثل له في كتاب و التحليلات الأولى ، تمثيلا لايدع مجالا الشك في معرفته إياه . . وإليك هذا النص . . إلخ ]

وينتهي منها بقوله :

... وقد علق الأستاذ و سانت هلير ، على هانين الفقرتين - يعنى ما اقتبسه من كتاب و التحليلات الأولى ه - بقوله :

و إن هذا هو مثل و الشكل الرابع ، الذى عزى إلى و جاليان ، و جالينوس، والذى يجب أن ينسب إلى و أوسطو . . . ]

إذا بالدكتور ٥ زكى نجيب ٥ يمهد لروايته بقوله :

[ لم يذكر ، أرسطو » إلا هذه الأشكال الثلاثة للقياس ]

وينتهي منها بقوله :

[ ويقول و ابن رشد ه عن الطبيب المشهور و جالينوس إنه هو الذى جعل للصور الاستدلالية الى من هذا القبيل شكلا قائماً بذاته أساه و الشكل الرابع (١) فهل يتحمل المروى عن وأرسطو ع الحلاف إلى هذا الحد ؟

. . .

ومن ذلك : أن الدكتور و زكى نجيب ه يقرر \_ فى حديث عن الأشكال ما يلى : [ وللقياس أشكال مختلفة تختلف باختلاف وضع الحد الأوسط فى المقدمتين :

 ١ - فقد يكون الحد الأوسط موضوعاً في المقدمة الكبرى ، ومحمولا في المقدمة الصغرى وهذا ما يسميه و أرسطو و و و الشكل الأول و .

٢ — وقد يكون الحد الأوسط محمولا في كلنا المقدمتين . . . وقد أطلق وأرسطو ٩
 على مثل هذا القياس ، اسم و الشكل الثانى » .

 ٢ -- وقد يكون الحد الأوسط مرضوعاً في المقدمتين معاً.. وقد أطلق على مثل هذا القياس اسم و الشكل الثالث و ]

ولا شك أن القارئ لهذا الكلام يفهم منه أن مناط تقسيم الأشكال عند وأرسطو و هو وضع الحد الأوسط من الحدين الآخرين . وهذا ما يصرح الأستاذ و يوسف كرم و غلافه حدث بقبل(٢):

[ ويعتمد ، أرسطو » هنا على الماصدق . . واعتبار الماصدق فى المقدمتين يؤدى
 إلى أشكال القياس ثلاثة فقط ، ذلك أن الأرسط :

إما أن يكون أكبر من طرف ، وأصغر من آخر .

وإما أن يكون أكبر منهما .

وإما أن يكون أصغر منهما .

أما الشكل الرابع فلا يلزم إلا من نظر آخر ، هو اعتبار موضع الأوسط على ما فعل «جالينوس . . . . ]

بهذا ينهى ما أردت التعليق به على النص المقتبس من كتاب و المنطق الوضعي ٥ ـ

(1) تابع بقية النص فيا ذكرناه سابقًا .

<sup>(</sup>٢) تاريخ الفلسفة اليونانية ص ١٥٨ .

وبعد ؛ فبعيداً عن أنظار السادة الماديين الذين قد نبدوا لهم محرفين إذا تحدثنا أمامهم عما يسمى و البصيرة ، تلك الملكة التى اعتبرها و أفلاطون ، ومن نحا نحوه من المتصوفة طريقاً صحيحاً للمعرفة . . . بعيداً عن يعتبرون البصيرة و ه الروح ، وما إليها من المعانى المجردة عن المادة ، ضرباً من و الميتافيزيقا ، التى لم تسم فى نظرهم حتى تصبح شيئاً يستحتى أن يوصف حتى بالكذب ، ولعل دوى قول الدكتور « زكى نجيب محمود ، صاحب كتاب و المنطق الوضعى ، .

[... وكالهرة التي أكلت بنيها - جعلت و الميتافيزيقا » أول صيدى - جعلتها أول ما أنظر إليه بمنظار الوضعية المنطقية ؛ لأجدها كلاماً فارغاً لا يرتفع إلى أن يكون كذباً ..]

ما زال يرنا في أذنك \_ أيها القارئ \_ كما يرن في أذفى ؛ فإذا كنت مثلي ممن يؤمنون بأن في الإنسان قوى وملكات ليست مادية ، مثل « البصيرة » فتعال نقل عنها كلمة بعيداً عن المادين الذين يرون الإنسان جهازاً مادياً ، يشبه « وابور الجاز» أو « الراديو » ليس فيه إلا مثل ما فيهما من أجزاء مادية .

يا سبحان الله !!! ه إن جهاز الراديو » فد اخترعه «ماركونى » وصممته شركة فيليس ، ه فن الذى اخترع » الإنسان ؟!! ومن الذى ركبه ؟!! وهو فى دقة صنعه وتركيبه لايقل عن ه الراديو » وعن « وابور الجاز » فهل يكون لمما صانع ، ولايكون له صانع ؟

يكون لهما صانع لأن صانعهما « ماركوني» « وشركة » فيلبس وهما يحسان ويلمسان ؛ أما هو فلا يكون له صانع ؛ لأن القول بأن له صانعاً « ميتافيزيقا » و « الميتافيزيقا » وقعت في « شباك » الماديين فصادوها ، فلم يجدوها شيئاً قط ، لاصدقاً ولاكذباً

وعلى الناس جميعاً أن يكونوا « ماديين » ليكونوا متحضرين متمدينين ، وإلا سقطوا عن درجة الاعتبار ، وكانوا متأخرين رجعيين ه

تالله للحديث عن المادة والماديين "يذكرنى بكلمة كتبها الأستاذ الدكتور « أبو العلا عفيني » في مقدمة كتابه ه المنطق التوجيبي » عن المادة والطفولة ، قال فيها :

[ فاللمية ٥ العروس » عند صغار البنات لها كل معانى الكائن الحي]

فهكذا تربط الطفولة الفكرية بين المادة والحياة بسهولة ، فالدمية التي تصنعها

للبنت أمها من فضلة ثيابها ، لها عند هذه البنت ، نفس الحصائص التي لكل البنات ؛ فهي كما يقول الأستاذ الدكتور أبو العلا في نظر البنت [ تأكل وتنام وتتكلم وتتحرك وتفرح وتغضب بكيفية لانراها نحن ] ذلك لأن « نظرية السببية» التي تقضى بأن يكون لكل مسبب سبب ، وبأن يكون السبب متناسباً مع مسببه قوة وضعفاً ، فلا ينتج مسبب قوى من سبب ضعيف ، هي مظهر من مظاهر النضج الفكرى الذي لم تبلغه الطفولة بعد ، فالأم التي تحمل ابنها لطبيب العيون إذا طرفت عيها ولا تستطيع هي أن تعالجها . . والأم التي تستدعي عامل الكهرباء ليصلح سلك الكهرباء إذا انقطع ولانقدر هي أن تصلحه ، تصلح في نظر ابنها الصغيرة أن تخلق من فضلة فستانها الجديد عروساً لها عين تولى ، وشرايين تحمل الدم من القلب وإليه ؛ لأن التناسب بين السبب والمسبب أمر الاعتدار له إلا عند الكبار .

وعند هؤلاء الكبار لايصح أن يقال: إن هذا المسبب لاسبب له ما دمنا لم نر هذا السبب ... لايصح لأنه ما دام هناك مسبب ، فلا بد أن يكون هناك سبب وما دام هذا المسبب عظيا ، فلا بدأن يكون السبب أعظم منه ، أما عدم روية هذا السبب فلا تصلح عند هؤلاء الكبار سبباً لنفيه ، فإن أحداً منا لم ير صانع تمثال ، ومسيس، وإذا كان الأطفال يتصورون أنه هكذا كان من غير صانع ؛ فإن الكبار لايتصورون ذلك ، ولا يحملهم عدم رؤية من صنعه على إنكار أن يكون له صانع .

والذهاب إلى الفرق بين الاعتراف بوجودما يمكن أن يرى ويقع تحت الحواس كصانع تمثال ، رمسيس ، وبين الاعتراف بوجود مالايمكن أن يرى ولايقع تحت الحواس ، كالإله ، إن جرّ إلى إنكار وجود سبب لمسبب لاتصلح المادة أن تكون سبباً ، كان هدماً لنظرية السببية الصحيحة تحت تأثير قصور في التصور منشؤه الإلف والعادة .

تعال صاحبي بعيداً . . بعيداً جداً . . عن هؤلاء . . . هؤلاء الذين لم يزايلوا مرحلة طفولتهم الفكرية بعد . . نقول كلمة وجيزة عن «البصيرة» تلك القوة التي هي ميزة الإنسان المفكر ، لا الإنسان الحيوان

إن هذه البصيرة موجودة لاشك فى وجودها عند المفكرين ، ولا شك فى أنها طريق صحيحة توصل إلى علم صحيح . ولكن هذه المرحلة من النصج الإنسانى يكتنفها شىء من الغموض يتبح لغير أصحابها أن يدعى الحصول عليها ، وهذا يقدح فى صلاحيها للوقوف عندها كطريق صحيح وحيد للمعرفة ، وكيزان صحيح وحيد أيضاً للمعرفة .

ومن ناحية أخرى ، لاتوجد البصيرة إلا فى آخر مراحل الكمال الإنسانى ، فاذا عساه يكون وسيلة الناس الذين لم يبلغوا هذه المرحلة بعد ، لكسب العلوم والمعارف ؟ والقول بأنهم يظلون جاهلين حتى يصلوا هذه المرحلة يحمل فى طيه التقزز من مجرد سهاعه .

ومن ناحية ثالثة ، إن من لم يصل إلى مرحلة البصيرة ، وأردنا أن نرشده إلى طريق الحتى فى أمر من الأمور ، هل نجد فيه قوة نستطيع أن نستغلها لنصل به عن طريقها إلى الحق سوى أن نقول له : حصّل ملكة البصيرة أولا ؟ وإذا كان الأمركذلك فلاحاجة بأحد لأحد.

إنه لا بد، إذن، من وجود أمر مشترك بين أفراد الإنسان يتفاهمون عن طريقه ، ولا بد أن يكون هذا الأمر طريقاً صحيحاً ، إن كان الإنسان مكوناً تكويناً صحيحاً .

ومن ناحية أخيرة ، فإن القرآن إن كان وصل إلى خاتم الأنبياء والمرسلين محمد بن عبد الله صلوات الله وسلامه عليه عن طريق الكشف والبصيرة والإلهام ، فإنه قد جادل خصومه ، وحكم في خصومه ، وحكم في خصومه ، ومناظرتهم .

فالعقل إذن وسيلة تكفى الموصول إلى الحق ، وإن لم يكن الطريق الوحيد الموصول إلى الحق ، وإن لم يكن الطريق الوحيد الموصول إلى الحق ، وفقنا الله وهدانا جميعاً إلى الحق وإلى طريقه المستقيم . اللهم تقبل عملى هذا ، وشفيعاً لى عندك يوم لقائك واجعلى مع من قلت فيهم : وأحمله خالصاً لوجهك ، وشفيعاً لى عندك يوم لقائك والحملية مَن النَّبِينَ والصَّلِيقِينَ وَالشَّهَدَاء والصَّالِحِينَ ، وحَمْنَ أُولِيكَ مَن النَّبِينَ والصَّلِيقِينَ وَالصَّلَيقِينَ وَالصَّلَة والصَّالِحِينَ ،

وصل اللهم على سيدنا محمد النبي الأمى وعلى آ له وصحبه وسلم .

## نصير الدين الطوسي. ١٩٥٥ – ٦٧٢ه

هو محمد بن محمد بن الحسن العلامة نصير الدين ، أبو عبد الله الطوسى العجمى الفيلسوف صاحب العلوم الرياضية والرصد ، وكأن رأساً فى علوم الأوائل لاسيا فى الأرصاد والحبسطى . قرأ على المعين سالم بن بدران المصرى المعتزلى الرافضى ، وعلى الشيخ كال الدين بن يونس الموصلى وكان يعمل فى الوزارة لهولاكو من غير أن يدخل يده فى الأموال ، واحتوى على عقل هولاكو حتى صار لايركب ولا يسافر إلا فى وقت يأمره به .

وكان ذا حرمة وافرة ومنزلة عالية عند هولاكو .

قبل: إن سبب اتصاله بهولاكو أن هولاكو كان ينكر هذا العلم ويحض عليه وقبض عليه السباء ؟ وقبض عليه نصير الدين المذكور وأمر بقتله بعد أن قال له: أنت تطلع إلى السباء ؟ فقال له: لا. فقال له هو لاكو: فقال له : لا. فقال له هو لاكو: فمن أين تعرف؟ فال نصير الدين: بالحساب. فقال: تكذب ، أرنى من معرفتك ما أصدقك به . وكان هولاكو جاهلاً قليل المعرفة ، فقال له نصير الدين: في الميلة الفلائة ، في الموت الفلائي ، خسف القمر.

قال هولاكو : احبسوه . إن صدق أطلقناه ، وأحسنا إليه ، وإن كذب قتلناه . فحبس إلى الليلة المذكورة ، فخسف القمر خسفاً بالغاً ، فاتفق أن هولاكو تلك الليلة غلب عليه السكر فنام [ ولم تجبر أحد على انتباهه (١٠٠ ] .

فقيل لنصير الدين ذلك ، فقال ناصر الدين : إن لم ير القمر بعينيه وإلا فأغلو مقتول (٢) لا محالة ، وفكر ساعة ، ثم قال للمغل : دقوا على الطاسات ، وإلا يذهب

ه ظهر الورقة العاشرة من الجزء السادس من كتاب الملنهل الصافى ، والمستوفى بعد الوافى ٩
 تأليف العلامة و جمال الدين يوسف الآتابكي الظاهرى ٩ المخطوط بمكتبة الأزهر ، قسم التاريخ تحت
 رقم ٢١٧ خصوصى ، ٢٨٥٩ عموى .

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل .

قمركم إلى يوم القيامة ، فشرع كل واحد يدق على طاسة ، فعظمت الغوغا ، فانتبه هولاكو بهذه الحيلة ورأى القمر قد خسف ، فصدقه وآمن به ، وكان ذلك سبباً لاتصاله بهولاكو .

قلت : ومن ثم صار الدق على النحاس ، إذا خسف القمر ، ولم يكن له سبب غيرما ذكرنا . انتهى .

وكان نصير المذكور ذا عقل وحدس صائب ، وهو الذى عمل الرصد العظيم عدينة مراغة . واتخذ فى ذلك قبة وخزانة عظيمة وملأها من الكتب التي نببت من بغداد والشام والجزيرة حتى تجمع فيها زيادة على أربعمائة ألف مجلد . وقرر بالرصد المنجمين والفلاسفة والفضلاء .

وكان حسن الصورة ، سمحاً ، كريماً ، جواداً ، حسن العشرة ، غزير الفضائل، جليل القدر ، ذا هية .

قال الشيخ عماد الدين بن كثير : حكى أنه لما أراد العمل للرصد ، رأى هولاكو ما ينصرف عليه ، فقال له : هذا العلم المتعلق بالنجوم، أيدفع ما قدر أن يكون ؟ فقال له الطوسى : أنا أضرب لمنفعته مثلا، القان يأمر من يطلع إلى أعلى هذا المكان ، ويدعه يرى من أعلاه طست نحاس كبير من غير أن يعلم به أحد .

ففعل ذلك ، فلما وقع ، كانت له وقعة هائلة ، روعت كل من هناك ، وكاد بعضهم يصعق .

وأما هو وهولاكو فإنهما ما تغير عليهما شيء ؛ لعلمهما بأن ذلك يقع .

فقال له : هذا العلم النجومي له هذه الفائدة ، يعلم المحدث فيه ، ما يحدث فيه ، فلا يحصل له من الروعة ، ولا الا كتراث ما يحصل للذاهل الغافل عنه ، فقال هولاكو: لا بأس بهذا وأمره بالشروع فيه . انتهى .

وقال غيره : ومن عقله وحلمه ، ما وقع له ، بأن حضرت إليه ورقة من شخص من جملة ما فيها يقول له : يا كلب يا ابن الكلب .

فكان جواب الطوسى له : وأما قوله : كلباً ، فليس بصحيح ؛ لأن الكلب من ذوات الأربع ، وهو نابح طويل الأظفار .

وأما أنا فنتصب القامة ، بادى البشرة ، عريض الأظفار ، وناطق ضاحك .

فهذه الفصول والخواص غير تلك الفصول والخواص . وأطال فى نقض كل ما قاله له برطوبة(١)، وتأن ، غير منزعج .

ولم يقل في الجواب كل(٢) قبيحة .

وكان كثير الخبر . لاسيا للشيعة والعلويين وغيرهم . كان يبرهم .ويقضى أشغالهم . وبحسى أوقافهم من أعوان هولاكو ؛ فإنه كان هو المشار إليه في مملكة هولاكو . وهو المتكلم في جميع الأمور . وكان مع ذلك فيه تواضع وحسن ملتني . انتهى .

قال الشيخ شمس الدين ؛ قال أحمد بن حسن الحكم صاحبنا : سافرت إلى مراغة . وتفرجت في هذا الرصد . ومثواية (٢) صدر الدين . على بن الخواجا . نصير الدين الطوسى . وكان شابدًا فاضلا في التنجم . والشعر الفارسي . وصادقت شمس الدين عمد بن المؤيد العرضي . وشمس الدين السرواني . والشيخ كمال الدين الأيكي . وحسام الدين الشامى . فرأيت فيه من آلات الرصد شيئاً كثيراً . ومنها ذات الحلق . وهي خمس دواير متخذة من نحاس .

الأولى : دائرة نصف الليل . وهي مركوزة على الأرض .

ودايرة منطقة البروج :

ودايرة العروض .

ودايرة الميل.

ورأيت الدائرة الشمسية . يعرف بها سمت الكواكب . وأسطرلابا يكون سعة قطره ذراعاً . وأسطر لابات كثيرة .

قلت : وقد فعل ألوغ بك بن شاه رح<sup>(1)</sup>بن تيمور . رصداً بسمر قند . وحكم عليه قبل موته في حدود الحمسين وثمانمائة . انتهى.

ومن مصنفات الطوسى : كتاب المتوسطات بين الهندسة والهيئة . وهو جيد إلى الغاية . ومقدمة في الهيئة . وكتاب وضعه للنصيرية .

واختصر المحصل للإمام فخر الدين . وزاد فيه . وشرح الإشارات، أورد(\* ) فيه على

<sup>(</sup>١) لعل هذا التعبير قريبًا مما يقال في أيامنا (ببرود).

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل، ولعلها (كلمة).

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل .

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل.

<sup>(</sup>٥) كذا في الأصلِّ، ولعلها (ورد) بدون الهمزة .

الإمام فخر الدين في شرحه . وقال : هذا جرح ما هو شرح . قال فيه : إنى حررته في عشرين سنة . وناقض فخر الدين كثير (١) . وله التجريد في المنطق . وأوصاف الأشراف وقواعد العقائد . والتلخيص في علم الكلام . والعروض الفارسية . وشرح التمرة (١) لبطليموس وكتاب المجنيطي . وجامع الحساب في التخت . والبراب . والكرة . والأسطوانة . ولكناظر . والليل والهار . والكرة المتحركة . والطلوع والغروب وتسطيح الكرة . والمطالع . وتربيع الدائرة . والمخروطات . والشكل المعروف بالقطاع . والجواهر . والإسطوانة . والفرائض على مذهب أهل البيت . وتعديل الميعاد في معد تتزيل الأفكار . وبقاء النفس بعد بوار البدن . واجلبر . والمقابلة . وإثبات العقل الفعال . وشرح مسألة العلم . رسالة (١) الإمامة . ورسالة الي نجم الدين الكاني في إثبات واجب الوجود . وحواشي على كليات القانون . ورسالة اللائون فصلا في معرفة التقويم . وكتاب الوجود . وحواشي على كليات القانون . ورسالة الإيلخاني . وله شعر كثير بالفارسية .

وكانت وفاته فى ذى الحجة سنة اثنتين وسبعين وسمّائة ببغداد . وقد أناف على الثمانين. ودفن بمشهد الكاظم .

. . .

وعن فوات الوفيات [ ومولد النصير بطوس سنة سبع وتسعين وخمسائة . وتوفى فى ذى الحجة سنة اثنتين وسبعين وسهائة ببغداد ] .

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل ، ولعلها و كثيراً ، .

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل.

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل بدون عطف.

## ابن سینا <sup>•</sup> ۳۷۰ هـ ۲۲۸ ه

هو أبو على الحسين بن عبد الله بن الحسن بن على بن سينا ، وهو وإن كان أشهر من أن يذكر ، وفضائله أظهر من أن تسطر ، فإنه قد ذكر من أحواله ، ووصف من سيرته ، ما يغنى غيره عن وصفه ؛ ولذلك فإننا نقتصر من ذلك على ما قد ذكره هو عن نفسه ، وعلى ما قد وصفه ، أبو عبيد الجوزجاني ، صاحب الشيخ أيضاً ، من أحياله .

وهذا جملة ما ذكره الشيخ الرئيس عن نفسه ، نقله عنه و أبو عبيد الجوزجاني ، .

قال الشيخ الرئيس: إن أبي كان رجلاً من أهل و بلغ ، وانتقل منها إلى و بحارى ، وأيام و بوح بن منصور ، واشتغل بالتصرف وتولى العمل في أثناء أيامه بقرية يقال لها وخرمبثن ، من ضياع ، بحارى ، وهي من أمهات القرى وبقربها قرية يقال لها و أفشته ، وتزوج أبي منها بواللدتي ، وقطن بها وسكن ووللدت منها بها ثم وللدت أخيى. ثم انتقلنا إلى و بحارى ، وأحضرت معلم القرآن ، ومعلم الأدب ، وأكملت العشر من العمر، وقد أتيت على القرآن ، وعلى كثير من الأدب ، حتى كان يقضى منى العجب ، وكان أبي بمن أجاب داعى المصريين ، وبعد من الإسهاعيلية ،

وقد سمع مهم ذكر النفس ، والعقل ، على الوجه الذي يقولونه ويعرفونه هم ، وكذلك أخى ، وكانوا ربما تذاكروا بيهم وأنا أسمعهم وأدرك ما يقولونه ولاتقبله نفسى ، وابتدموا يدعوني أيضاً إليه ، ويجرون على ألسنهم ذكر الفلسفة والهندسة ، وحساب الهند، وأحد يوجهي إلى رجل كان يبيع البقل ويقوم بحساب الهند ، حتى أتعلمه منه .

ثم جاء إلى و بخارى ، و أبو عبد الله الناتلي ، ، وكان يدعى المتفلسف ، وأنزله ألى دارنا ، رجاء تعلمي منه ، وقبل قدومه كنت أشتغل بالفقه والتردد فيه ، إلى

هذه الرجمة مأخوذة بالنص من كتاب و عبون الأنباء في طبقات الأطباء و لابن أبي أصبيعة الجزء الثاني ، ص ۲ وما بعدها ، الطبعة الأولى بالمطبعة الوهبية طبع صنة ١٢٩٩ه ، ١٨٨٧ م ، الموجود بمكتبة الأزهر تحت رقم ٤٠٠٧ خصوصية ٥٩٨٦ عمومية قسم الناريخ .

إسهاعيل الزاهد a وكنت من أجود السالكين ، وقد ألفت طرق المطالبة ووجوه الاعتراض على المجيب ، على الوجه الذي جرت عادة القوم به .

ثم ابتدأت بكتاب و إيساغوجي و على و الناتلي و ولما ذكر لى حد الجنس أنه و هو المقول على كثيرين مختلفين بالنوع ، في جواب ما هو؟ و فأخذت في تحقيق هذا الحد بما لم يسمع ، وتعجب منى كل العجب ، وحذر والدى من شغلي بغير العلم، وكان أى مسألة قالها لى أتصورها خيراً منه ، حتى قرأت ظواهر المنطق عليه . وأما دقائقه فلم يكن عنده مها خبرة .

ثم أخذت أقرأ الكتب على نفسى ، وأطالع الشروح حتى أحكمت علم المنطق ، وكذلك كتاب ٩ إقليدس » فقرأت من أوله خسة أشكال ، أو ستة ، عليه ، ثم توليت بنفسى حل بقبة الكتاب بأسره .

ثم انتقلت إلى « المجسطى » ولا فرغت من مقدماته ، وانتبيت إلى الأشكال الهندسية قال لى » الناتلى » : تول قراءتها وحلها بنفسك، ثم اعرضها على " ؛ لأبين لك صوابه من خطئه ، وما كان الرجل يقوم بالكتاب ، وأخذت أحل ذلك الكتاب ، فكم من شكل ما عرفه إلى وقت ما عرضته عليه ، وفهمته إياه ، ثم فارقى الناتلى متوجها إلى « كركانج» واشتغلت أنا بتحصيل الكتب من النصوص (١) والشروح ، من الطبيعى والإلهى ، وصارت أبواب العلم تنفتح على ، ثم رغبت فى علم الطب ، وصرت أقرأ الكتب المصنفة فيه وعلم الطب ليس من العلوم فلا جوم أنى برزت فيه فى أقل مدة حتى بدأ فضلاء الطب يقرءون على "علم الطب ، وتعهدت المرضى ، فانفتح على من أبواب المعالجات المقتبسة من التجربة ما لا يوصف ، وأنا مع ذلك أختلف إلى الفقه وأناظر فيه .

وأنا في هذا الوقت من أبناء ست عشرة سنة .

ثم توفرت على العلم والقراءة سنة ونصفا ، فأعدت قراءة المنطق ، وجميع أجزاء الفلسفة .

وفى هذه المدة ما ` ت ليلة واحدة بطولها ، ولا اشتغلت فى النهار بغيره وجمعت بين يدى ظهوراً ، فكل حجة كنت أنظر فيها ، أثبت مقدمات قياسية . ورتبتها فى تلك

<sup>(</sup>١) في الأصل (الفصوص)

الظهور . ثم نظرت فيا عساها تنتج . وراعبت شروط مقدمانه . حيى تحقق لى حقيقة الحق في تلك المسألة(١).

وكلما كنت أتحير في مسألة . ولم أكن أظفر بالحد الأوسط في قياس : ترددت إلى الجامع . وصليت . وابتهلت إلى مبدع الكل . حتى فتح لى المنغلق . وتيسر المتعسر . وكنت أرجع بالليل إلى دارى . وأضع السراج بين يدى . وأشتغل بالقراءة والكتابة . فهما غلبني النوم . أوشعرت بضعف . عدلت إلى شرب قدح من الشراب (٢) ريثما تعود إلى قرتى . ثم أرجع إلى القراءة .

ومهما أخذنى أدنى نوم أحلم بتلك المسائل بأعيانها . حتى إن كثيراً من المسائل اتضع لى وجوهها فى المنام .

وكذلك حتى استحكم معى جميع العلوم . ووقفت عليها بحسب الإمكان الإنساني ، وكل ما علمته في ذلك الوقت . فهو كما علمته الآن ، لم أزدد فيه إلى اليوم ، حتى أحكمت « علم المنطق » و « الطبيعي » و » الرياضي » ثم عدلت إلى « الإلمي » وقرأت كتاب « ما بعد الطبيعة » فما كنت أفهم ما فيه ، والنبس على غرض واضعه ، حتى أعدت قراءته أربعين مرة ، وصار لي عضوظ ، وأنا مع ذلك لا أفهمه ولا المقصود به ، وأيست من نفسي ، وقلت : هذا كتاب لاسبيل إلى فهمه .

وإذا أنا فى يوم من الأيام حضرت وقت العصر فى الوراقين ، وبيد دلال مجلد ينادى عليه ، فمرضه على ، فرددته ردّ متبرم معتقد أن لافائدة فى هذا العلم . فقال لى : اشتر

وَقَد مر بُنا ما قَدْ وصلَ الله على ابن سينا في الطّب وأنه بلغ فيه مبّاهًا يُصَد عليه ، فعلم الشراب الذي يعنيه شراب طبى . قد اهتدى إلى صنعه ليوفر به النشاط واليقظة ، والإقبال على الدرس والفهم والتحصيل .

<sup>(</sup>١) انظر إلى مبلغ التحرى والدقة اللذين عانى ابن سينا مشقتهما ، فى سبيل التحقى من صحة أو عدم صحة النظريات والمسائل العلمية التي يطالعها . إن الفائدة التي يمكن أن تعود علينا من قراءة سير الفلاسفة الأعلام أمثال ابن سينا ، هي التأسي بهم فى مسالكهم ومشاربهم العلمية .

<sup>(</sup>٢) إلى الأشك في صحة نسبة هذه الدعوى إلى ابن سينا ؟ فإن الذي يعرف الطريق إلى الجامع يضرع فيه إلى ربه ويبتهل فيه إليه رجاء أن يفتح له المنفلق ويبسر له المتصر ، ويجد في ضراعته وابتهاله طريقاً ، وصلة إلى الهدف، لا ينأل منه أن يسلك مع المداومة على هذه الطريق ، سبيل التمرد على ربه والعصيان له ، طالباً بهذا السلوك نفس الهدف الذي اعتاد أن يحصل عليه من طريق الطاعة والعبادة . وقد مر بنا قوله « وكنت من أجود السالكين » فكيف يكون جيد السلوك ، وسكيراً معا ؟ أولع كلمة ( الشراب ) تعنى عنده غير ما تعنى في عرف القوم ، فإن كل مشروب شراب .

منى هذا ؛ فإنه رخيص ، أبيعكه بثلاثة دراهم ، وصاحبه محتاج إلى ثمنه ، فاشتريته ، فإذا هو كتاب لا بأي نصر الفاراي » في أغراض كتاب ه ما بعد الطبيعة ، ورجعت إلى بيتى ، وأسرعت قراءته ، فانفتح على في الوقت أغراض ذلك الكتاب ، بسبب أنه كان لى عفوظاً على ظهر القلب ، وفرحت بذلك ، وتصدقت في ثاني يومه بشيء كثير على الفقراء ، شكراً لله تعالى .

وكان سلطان ه بخارى » فى ذلك الوقت « نوح بن منصور » واتفق له مرض تلج (١) الأطباء فيه ، وكان اسمى اشتهر بيبهم ، بالتوفر على القراءة ، فأجروا ذكرى بين يديه ، وسألوه إحضارى ، فحضرت وشاركتهم فى مداواته ، وتوسمت بخدمته ، فسألته يوماً الإذن لى فى دخول دار كتبهم ومطالعتها ، وقراءة ما فيها من كتب الطب ، فأذن لى .

فدخلت داراً ذات بيوت كثيرة ، فى كل بيت صناديق كتب منصدة بعضها على بعض . فى بيت منها كتب العربية والشعر . وفى آخر الفقه ، وكذلك فى كل بيت كتب علم مفرد .

فطالعت فهرست كتب الأوائل ، وطلبت ما احتجت إليه منها ، ورأيت من الكتب ما لم يقع اسمه إلى كثير من الناس قط ، وما كنت رأيته من قبل ولا رأيته أيضاً من بعد ، فقرأت تلك الكتب . وظفرت بفوائدها ، وعرفت مرتبة كل رجل في علمه .

فلما بلغت (٢) ثمان عشرة سنة من عمرى فرغت من هذه العلوم كلها وكنت إذ ذاك للعلم أحفظ ، ولكنه اليوم معى أنضج ، وإلا فالعلم واحد ، لم يتجدد لى بعده شيء . وكان فى جوارى رجل يقال له « أبو الحسين العروضي » فسألنى أن أصنف له كتاباً جامعاً فى هذا العلم ، فصنفت له « المجموع » وسميته به ، وأتيت فيه على سائر العلوم سوى الرياضي ، ولى إذ ذاك إحدى وعشرون سنة من عمرى .

وكان فى جوارى أيضاً رجل يقال له « أبو بكر البرقى » خوارزى المولد ، فقيه النفس، متوحد ۱۳۰ق الفقه والنفسير ، والزهد ، ماثل إلى هذه العلوم . فسألني شرح الكتب له ،

<sup>(1)</sup> كذا في الأصل.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصلّ.

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل.

فصنفت له كتاب و الحاصل والمحصول » في قريب من عشرين مجلدة .

وصنفت له فى الأخلاق كتاباً سميته كتاب و البر والإثم ، وهذان الكتاب لا يوجدان إلا عنده ، فلم يعر أحداً ينسخ مهما .

ثم مات والدى وتصرفت بى الأحوال ، وتقلدت شيئاً من أعمال السلطان، ودعتنى الفرورة إلى الإخلال(١١) ، و بخارى ، والانتقال إلى « كركانج ،

وكان « أبو الحسين السهلي » المحب لهذه العلوم ، بها ، ووزيراً ، وقدمت إلى الأمير بها ، وهو « على بن مأمون » ؛ وكنت على زى الفقهاء إذ ذلك ، بطيلسان وتحت الحنك (٣) وأثبتوا لى مشاهدة دارَّة "بكفاية مثلي .

ثم دعت الضرورة إلى الانتقال إلى « نسا » ومنها إلى « بارود » ومنها إلى « طوس » ومنها إلى « طوس » ومنها إلى « سمنيقان » ومنها إلى « جاجرم » رأس حد » خراسان » ومنها إلى « جرجان » .

وكان قصدى الأمير « قابوس » فاتفق في أثناء هذا أخذ ، قابوس ، وحبسه في بعض القلاع ، وموته هناك .

ثم مضیت إلى « دهستان » ومرضت بها مرضاً صعباً ، وعدت إلى « جرجان » فاتصل « أبو عبید الجوزجانی » بی وأنشأت فی حالی قصیدة ، فیها بیت القائل :

لما عظمت فليس مصر واسعى لما غلى ثمني عدمت المشرى

قال « أبو عبيد الجوزجاني » صاحب الشيخ الرئيس ، فهذا ما حكى لى الشيخ من لفظه ، ومن ههنا شاهدت أنا من أحواله .

كان ؛ و جرجان » رجل يقال له ه أبو محمد الشيرازى » يحب هذه العلوم، وقد اشرى الشيخ داراً فى جواره ، وأنزله بها ، وأنا أختلف إليه فى كل يوم، أقرأ ، المجسطى، وأستملى المنطق .

فأمل على ﴿ المُحتصر الأوسط » في المنطق . وصنف لـ ﴿ أَبِي محمد الشيرازي » كتاب ﴿ المبدأ والمعاد » وكتاب • الأرصاد الكلية » وصنف هناك كتباً كثيرة ، كـ ﴿ أَوْلِ القَانُونِ ﴾

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصلّ .

و و مختصر المجسطى » وكثيراً من الرسائل ، ثم صنف فى وأرض الجبل » بقية كتبه .

وهذا فهرست كتبه : « كتاب المجموع » مجلدة ، « الحاصل والمحصول » عشرون مجلدة . « الإنصاف » عشرون مجلدة ، « البر والإثم » مجلدتان « الشفاء » ثمان (۱) عشرة مجلدة ، « القانون » أربع عشرة مجلدة . « الأرصاد الكلية » مجلدة ، كتاب « النجاة » ثلاث مجلدات « المعدانة » مجلدة ، « الإشارات » مجلدة كتاب « المحتصر الأوسط » مجلدة « العلائي » مجلدة ، « المورن » مجلدة ، « لسان العرب » عشر مجلدات ، « الأدوية القلبية » مجلدة ، « الموجز » مجلدة ، « بعض الحكمة المشرقية » مجلدة (۲) « بيان ذوات الجهة » مجلدة ، كتاب « المعاد » مجلدة ،

ومن رسائله « القضاء والقدر » ، الآلة الرصدية » ، غرض قاطيغورياس » « المنطق بالشعر » « القصائد في العظمة » و « الحكمة في الحروف » « تعقب المواضع الجدلية » « مختصر أوقليدس » « مختصر في النبض » بالعجمية ، « الحدود » « الأجرام السهاوية » « الإشارة إلى علم المنطق » « أقسام الحكمة في النهاية واللانهاية » « عهد كتبه لنفسه » « حي بن يقظان » « في أن أبعاد الجسم غير ذاتية له » « خطب الكلام » « في الهنديا » ، « في أن علم زيد غير علم « في أنه لا يجوز أن يكون شيء واحد جوهريناً وعرضيناً » « في أن علم زيد غير علم عرو » .

ورسائل له إخوانية وسلطانية « مسائل جرت بينه وبين بعض الفضلاء « كتاب « الحواشي على الفانون » كتاب « عيون الحكمة » كتاب « الشبكة والطير » .

ثم انتقل إلى « الرى » واشتغل بخدمة السيدة وابنها ، بجد الدولة » وعرفوه بسبب كتب وصلت معه تتضمن تعريف قدره . وكان يه جد الدولة » إذ ذاك غلبة السوداء : فاشتغل بمداواته . وصنف هناك كتاب « المعاد » .

وأقام بها إلى أن قصد أو شمس الدولة » بعد قتل « هلال بن بدر بن حسونة » وهزيمة عسكر « بغداد » .

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

 <sup>(</sup>۲) انظر ٥ منطق المشرقيين ٥ له، ثم انظرما كنبه المستشرقون عن الحكمة الشرقية وابن سينا.
 فى كتاب ٥ الراث الإسلامى ٥ للدكتور عبد الرحمن بدوى .

ثم اتفقت أسباب أوجبت الضرورة لها خروجه إلى ٥ قزوين ٢ ومنها إلى ٩ همدان ٢ واتصاله بخدمة ٥ كذبانويه ٣<sup>(١)</sup> والنظر في أسبابها .

ثم اتفق معرفة « شمس الدولة » وأحضاره مجلسه بسبب » قولنج » كان قد أصابه . وعالجه حيى شفاه الله . وفاز من ذلك المجلس بخلع كثيرة . ورجع إلى داره . بعد ما أقام هناك أربعين يوماً بليالها .

وصار من ندماء الأمير ، ثم اتفق نهوض الأمير إلى و قرمسين » لحرب و عناز » وخرج الشيخ في خدمته (٢) ثم ترجه نحو و همدان » منهزماً راجعاً . ثم سألوه تقلد الوزارة فتقلدها . ثم اتفق تشويش العسكر عليه . وإشفاقهم منه على أنفسهم ، فكبسوا داره ، وأخذوه إلى الحبس ، وأغاروا على أسبابه ، وأخذوا جميع ما كان يملكه ، وسألوا الأمير وتتله فامتنع منه ، وعدل إلى نفيه عن الدولة طلباً لمرضاتهم ، فتوارى فى دار الشيخ تقلم فامتند بن دخدوك » أربعين يوماً ، فعاود الأمير و شمس الدولة » و القولنج » وطلب الشيخ ، فحضر مجلسه ، فاعتذر الأمير إليه بكل الاعتذار ، فاشتغل بمعالجته ، وأقام عنده مكرماً مبجلاً ، وأعيدت الوزارة إليه ثانياً .

ثم سألته أنا شرح كتب ٥ أرسطو طاليس ٥ فذكر أنه لا فراغ له إلى ذلك فى ذلك الوقت ، ولكن ١ إن رضيت منى بتصنيف كتاب أورد فيه ما صح عندى من هذه العلوم ، بلا مناظرة مع المخالفين ، ولااشتغال بالرد عليهم ، فعلت ذلك ؛ فرضيت به .

فابتدأ به الطبيعيات » من كتاب سماه « الشفاء »(٣) وكان قد صنف الكتاب

<sup>(1)</sup> كذا في الأصل.

<sup>(</sup>٢) لعلمها ه فى صحبته » فإن المؤرخين القدامى ، كانوا أعرف بأقدار العلماء، وأحرص على احترام العلم ، والسمو به وبأهله ، من أن يعتبروهم أو يعتبروه فى خدمة أحد ؛ فإن العلم وهو نور الحياة وبصباح الوجود ، مطلوب لا طالب .

<sup>(</sup>٣) قارن ما يرويه « الجوزجاني» هنا من أن كتاب « الشفاء » كتاب صنفه » ابن سينا » ليورد فيه ما صبح عنده من العلوم ، مع ما يقوله ابن سينا نفسه عن « كتاب الشفاء » في كتاب « الشفاء » في « الفصل الأول » من « المنطق » يقول « ابن سينا » :

 <sup>. . .</sup> فإن غرضنا فى هذا الكتاب ، الذى نرجو أن يمهلنا الزمان إلى ختمه، ويصحبنا التوفيق من الله فى نظمه ، أن نودعه لباب ما تحققناه من الأصول فى العلوم الفلسفية المنسوبة إلى الأقدمين . . . ولا يوجد فى كتب القدماء شىء بعند به إلا وقد ضمناه كتابنا هذا . . .

ثم رأيت أن أتلو هذا الكتاب بكتاب آخر ، اسميه «كتاب اللواحق » يتم مع عمرى ، ويؤرخ-

الأول من « القانون » وكان يجتمع كل ليلة فى داره طلبة العلم ، وكنت أقرأ من « الشفاء» وكان يقرئ غيرى من القانون ، نوبة .

فإذا فرغنا حضر المغنون على اختلاف طبقائهم، وهبي ُ مجلس الشراب بآلاته ، وكنا نشتغل به'``.

وكان الاشتغال بالتدريس بالليل لعدم الفراغ بالنهار ، خدمة للأمير ، فقضينا على ذلك زمناً .

ثم ترجه « شمس الدولة » إلى « طارم » لحرب الأمير بها ، وعاوده « القولنج » قرب ذلك الموضع ، واشتد عليه ، وانضاف إلى ذلك أمراض أخر ، جلبها سوء تدبيره ، وقلة القبول من الشيخ . فخاف العسكر وفاته ، فرجعوا به طالبين ٥ همدان » في « المهد » فتوفى في الطريق في « المهد » .

ثم بويع ابن شمس الدولة ، وطلبوا استيزار الشيخ ، فأبي عليهم ، وكاتب علاء الدين ، سراً ، يطلب خدمته والمصير إليه ، والانضام إلى جوانبه ، وأقام في دار ، أبي طالب العطار ، متوارياً ، وطلبت منه إتمام كتاب ، الشفاء ، فاستحضر أبا غالب ، وطلب الكاغد والمحبرة ، فأحضرها ، وكتب الشيخ في قريب من عشرين جزءاً ، على التمن بخطه ، رؤوس المسائل كلها ، المن بخطه ، رؤوس المسائل كلها ، بلاكتاب يحضره ، ولا أصل يرجع إليه ، بل من حفظه وعن ظهر قلبه ، ثم ترك الشيخ .

عا يفر منه في كل سنة ، يكون كالشرح لهذا الكتاب ، وكتفريع الأصول فيه ، وبسط الموجز من معانيه .

ولى كتاب غير هذين الكتابين أوردت فيه الفلسفة، على ما هى فى الطبع، وعلى ما يوجبه الرأى الصريح الذى لا يراعى فيه جانب الشركاء فى الصناعة ، ولا يتنى فيه من شق عصاهم ما يننى فى غيره، وهو كتابى فى و الفلسفة المشرقية »

وأما هذا الكتاب فأكثر بسطا ، وأشد مع الشركاء من المشاثين مساعدة .

ومن أراد الحق الذى لا مجمحة فيه، فعليه بطلب ذلك الكتاب، ومن أراد الحق علي طريق فيه ترض ما إلى الشركاء ، وبسط كثير ، وتلويع بما لوفطن له استفى عن الكتاب الآخر ، فعليه بهذا الكتاب ]

ثم قارن ما يقوله و ابن سينا » عما يسميه كتاب و الفلسفة المشرقية ، بما ذكره من عهود في أول طبيعيات و الإشارات ، وآخر التصوف ، منه أيضًا .

 <sup>(</sup>١) هل هذا من وضع وزيادة من كان لم غرض قى تشويه سمعة العلماء والفلاسفة الإسلاميين ؟
 لقد ثبت أن يدا مفرضة قد لعبت دوراً فى هذا المجال ، فهل ما هنا لعبة من هذه اللعب ؟

تلك الأجزاء بين يديه ، وأخذ الكاغد ، فكان ينظر فى كل مسألة ويكتب شرحها ، فكان يكتب كل يوم خمسين ورقة ، حيى أتى على جميع الطبيعيات والإلهيات ، ماخلا كنا بى و الحيوان والنبات ، وابتدأ بالمنطق ، وكتب منه جزءاً .

ثم المهمه « تاج الملك » بمكاتبته « علاء الدولة » فأنكر عليه ذلك، وحث في طلبه ، فلك عليه بعض أعدائه ، فأخذوه وأدوه إلى قلمة يقال له(١) « فردجان » وأنشأ هناك قصيدة مها :

دخولي باليقــين كما تراه وكل الشك في أمر الخروج

وبتى فيها أربعة أشهر ، ثم قصد و علاء الدولة ، « همدان » وأخذها وانهزم د تاج الملك » ومر إلى تلك القلعة بعينها ، ثم رجع ، علاء الدولة » عن «همدان» وعاد د تاج الملك » ود ابن شمس الدولة » إلى « همدان » وحملوا معهم الشيخ إلى همدان » ونزل فى دار ، العلوى » واشتخل هناك بتصنيف المنطق ، من كتاب « الشفاء » .

وكان هد صنف بالقلعة كتاب « الهدايات » ورسالة « حي ابن يقظان » وكتابٍ ه القولنج » وأما « الأدوية القلبية » فإنما صنفها أول وروده إلى « همدان » .

وكان قد تقضى على هذا زمان و ١ تاج الملك ، في أثناء هذا بمنيه بمواعبد جميلة ، ثم عن للشيخ التوجه إلى ٥ أصفهان ، فخرج متنكراً ، وأنا وأخوه وغلامان معه في زى الصوفية ، إلى أن وصلنا إلى ٥ طيران ، على باب ٥ أصفهان ، بعد أن قاسينا شدائد في الطريق ، فاستقبلنا أصدقاء الشيخ ، وندماء الأمير ٥ علاء الدولة ، وخواصه ، وحمل إليه الثياب والمراكب الخاصة ، وأنزل في محلة يقال لها ٥ كونكنبد ، في دار ٥ عبد الله بن بابي، وفيها من الآلات والفرش ما يحتاج إليه .

وحضر مجلس « علاء الدولة » فصادف فى مجلسه الإكرام والإعزاز الذى يستحقه مثله ، ثم رسم الأمير « علاء الدولة » ليالى الجمعات ، مجلس النظر بين يديه ، يحضره سائر العلماء على اختلاف طبقاتهم ، والشيخ من جملهم ، فاكان يطاق فى شىء من العلوم ، واشتغل ب « أصفهان » بتدميم كتاب « الشفاء » ففرغ من « المنطق » و المجسطى » وكان قد اختصر « أوقليدس » وو الإرتماطيقي» وه الموسيق » وأورد فى كل كتاب من الرياضيات زيادات رأى أن الحاجة إليها داعية ، أما فى « المجسطى » فا ورد عشرة أشكال، فى « اختلاف المنظر » وأورد فى آخر « المجسطى » فى علم « الهيئة »

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

أشياء لم يسبق إليها ، وأورد في a أوقلبدس» شبها ، وفي a الإنمار طيقي » خواص حسنة ، وفي ه الموسيقي » مسائل غفل عنها الأولون .

وتم الكتاب المعروف بـ 8 الشفاء » ماخلا كتابى » النبات » و « الحيوان » فإنه صنفهما فى السنة التى توجه فيها « علاء الدولة » إلى « سابور خواست » فى الطريق . وصنف أيضاً فى الطريق كتاب « النجاة » .

واختص ب « علاء الدولة » وصار من ندمائة إلى أن عزم » علاء الدولة » على قصد « هدان » وخرج الشيخ في الصحبة (١١ ، فجرى ليلة بين يدى « علاء الدولة » ذكر الحاصل في التقاويم المعمولة بحسب الأرصاد القديمة ، فأمر الأمير الشيخ الاشتغال برصد هذه الكواكب ، وأطلق له من الأموال ما يحتاج إليه ، وابتدأ الشيخ به ، وولاني انخاذ آلاتها ، واستخدام صناعها ، حتى ظهر كثير من المسائل ، فكان يقع الحلل في أمر الرصد ، لكثرة الأسفار وعوائقها وصنف الشيخ ب « أصبهان » « الكتاب العلائي » .

وكان من عجائب أمر الشيخ أنى صحبته وخدمته خمساً وعشرين سنة ،

فما رأيته إذا وقع له كتاب مجدد ، ينظر فيه على الولاء ، بل كان يقصد المواضع الصعبة منه ، والمسائل المشكلة ، فينظر ما قاله مصنفه فيها ، فيتبين مرتبته في العلم ، ودرجته في الفهم .

وكان الشيخ جالساً يوماً من الأيام ، بين يدى الأمير ، و « أبو منصور الجبائي» حاضر ، فجرى في اللغة مسألة ، تكلم الشيخ فيها بما حضره ، فالتفت « أبو منصور » إلى الشيخ يقول : « إذك فيلسوف وحكم ، ولكنك لم تقرأ من اللغة ما يرضى كلامك فيها » .

فاستنكف الشيخ من هذا الكلام ، وتوفر على درس كتب اللغة ، ثلاث سنين واستهدى كتاب ، تهذيب اللغة ، من «خراسان ، من تصنيف ، أبي منصور الأزهرى» فبلغ الشيخ في اللغة طبقة قلما ينفق مثلها .

وأنشأ ثلاث قصائد ضمنها ألفاظاً غريبة من اللغة ، وكتب ثلاث كتب :

أحدها: على طريقة ابن العميد.

والآخر: على طريقة الصابي .

<sup>(</sup>١) نعم إن اجماع العلماء بالأمراء اجماع صحبة ، لا خدمة .

والآخر: على طريقة الصاحب.

وأمر بتجليدها وإخلاق جلدها ، ثم أو عز الأمبر ، فمرض تلك المجلدة على أبي منصور الجبائى ، وذكر أنا ظفرنا بهذه المجلدة ، في الصحراء وقت الصيد ، فيجب أن تتفقدها وتقول لنا ما فيها ، فنظر فيها ه أبو منصور » وأشكل عليه كثير مما فيها فقال له الشيخ : إن ما تجهله من هذا الكتاب فهو مذكور في الموضع الفلاني من كتب اللغة ، وكان وذكر له كثيراً من الكتب المعروفة في اللغة كان الشيخ حفظ تلك الألفاظ منها ، وكان أبو منصور بجزفاً فها يورده من اللغة غير ثقة فيها .

ففطن أبو منصور أن تلك الرسائل من تصنيف الشيخ ، وأن الذى حمله علمه ، ما جبهه به فى ذلك اليوم ، فتنصل واعتذر إليه .

ثم صنف الشيخ كتاباً في اللغة إسهاه « لسان العرب » لم يصنف في اللغة مثله ، ولم ينقله إلى البياض حتى توفى ، فبهي على مسودته لا يهتدى أحد إلى ترتيبه .

وكان قد حصل للشيخ تجارب كثيرة ، فيما باشره من المعالجات ، عزم على تدوينها فى كتاب « القانون » وكان قد علقها على أجزاء ، فضاعت قبل تمام كتاب القانون .

من ذلك أنه صدع يوما ، فتصور أن مادة تريد النزول إلى حجاب رأسه ، وأنه لا يأمن ورماً يحصل فيه ، فأمر بإحضار ثلج كثير ، ودقه ولفه فى خرقة ، وتغطية رأسه يها ، ففعل ذلك حتى قوى الموضع ، وامتنع عن قبول تلك المادة ، وعوفى .

ومن ذلك أن امرأة مسلولة بـ « خوارزم » أمرها أن لا تتناول شيئاً من الأدوية سوى ، الجانجبين » السكرى ، حتى إتناولت أعلى الأيام مقدار مائة منَّ ، وشفيت المرأة . وكان الشيخ قلا صنف به جرحان » « المختصر الأصغر » في المنطق ، وهو الذي وضعه بعد ذلك في أول « النجاة » .

ووقعت نسخة إلى « شيراز » فنظر فيها جماعة من أهل العلم هناك ، فوقعت لهم الشبه في مسائل مها ، فكتبوها على جزء وكان القاضى به شيراز » من جملة القوم ، فأنفذ بالجزء إلى « أبى القاسم الكرماني » صاحب « إبراهيم بن بابا الديلمي » المشتغل بعلم المناظر ، وأضاف إليه كتاباً إلى الشيخ « أبى القاسم » وأنفذهما على يدى ركابى قاصد ، وسأله عرض الجزء على الشيخ ، واستنجاز أجوبته فيه .

وإذا الشيخ و أبو القاسم ، دخل على الشيخ عند اصفرار الشمس في يوم إصائف ،

وعرض عليه الكتابوالجزء ، فقرأ الكتاب ورده عليه ، وترك الجزء بين يديه وهو ينظر فيه ، والناس يتحدثون .

ثم خرج لا أبو القاسم لا وأمر الشيخ بإحضار البياض ، وقطع أجزاء منه ، فشدت خسة أجزاء ، كل واحد منها عشرة أوراق ، بالربع الفرعوفي ، وصلينا العشاء ، وقدم الشمع ، فأمر بإحضار الشراب (۱۱) ، وأجلسي وأخاه ، وأمرنا بتناول الشراب ، وابتدأ هو بجواب تلك المسائل ، وكان يكتب ويشرب إلى نصف الليل حتى غلبني وأخاه النوم ، فأمرنا بالانصراف، فعند الصباح قرع الباب، فإذا رسول الشيخ يستحضرفي، فحضرته وهو على المصلي (۱۲) ، وبين يدبه الأجزاء الحمسة ، فقال : خذها، وسربها إلى الشيخ لا أبي القاسم الكرماني » وقل له : استعجلت في الأجوبة عنها ، لئلا يتعوق لا الركابي ه فلما حملته إليه تعجب كل العجب ، وصرف الفيج (۱۳) ، وأعلمهم بهذه الحالة ، وصار هذا الحديث تاريخاً بين الناس .

ووضع فى حال الرصد آلات ما سبق إليها ، وصنف فيها رسالة ، وبقيت أنا ثمان (١٠) سنين مشغولا بالرصد ، وكان غرضى تبيين ما يحكيه بطليموس عن قصته فى الأرصاد ، فتين لى بعضها .

وصنف الشيخ كتاب و الإنصاف واليوم الذى قدم فيه السلطان و مسعود » إلى وأصفهان » نهب عسكره رحشل الشيخ ، وكان الكتاب فى جملته ، وما وقف له على أثر .

وكان الشيخ قوى (\*) القوى كلها . وكانت قوة المجامعة من قواه الشهوانية ، أقوى وأغلب ، وكان كثيراً ما يشتغل به ، فأثر فى مزاجه ، وكان الشيخ يعتمد على قوة مزاجه ، حتى صار أمره فى السنة التى حارب فيها « تاج الدولة » « تاش فراش » على « باب الكرخ » إلى أن أخذ الشيخ « قولنج » ولحرصه على برئه ، إشفاقاً من هزيمة يدفع

<sup>(</sup>١) قد علمت رأينا في ذلك ، فيا سبق هامش ص ٨٧ ، ٩١ .

<sup>(</sup>٢) أنظر بربك كيف يجتمع شرب وصلاة .

<sup>(</sup>٣) الجماعة . وقد يطلق على الواحد ، فبجمع على « فيوج » .

<sup>(</sup> ٤ ) كذا في الأصل.

<sup>(</sup>٥) كذا في الأصلّ.

إليها ، ولا يتأتى له المسير فيها مع المرض ، حقن نفسه فى يوم واحد ، ثمان<sup>(١)</sup> كرات ، فتقرح بعض أمعائه ، وظهر به ٥ سحجه<sup>(١)</sup> وأحوج إلى المسير مع « علاء الدولة » فأسرعوا نحو « إيدج » فظهر به هناك « الصرع » الذى قد يتبع علة « القولنج » ومع ذلك كان يدبر نفسه ، ويحقن نفسه ، لأجل « السحج » ولبقية » القولنج » .

فأمر يوماً باتخاذ دانقين من بزر و الكرفس » فى جملة ما تحتقن به وخلطه بها ، طلباً لكسر الرياح ، فقصد بعض الأطباء الذى كان يتقدم هو إليه بمعالجته ، وطرح من بزر الكرفس خسة دراهم ، لست أدرى أعداً فعله ، أم خطأ ؟ لأنى لم أكن معه ، فازداد السحج به ، من حدة ذلك البزر ، وكان يتناول و المثرود » به طوس » لأجل و الصرع » فقام بعض غلمانه ، وطرح شيئاً كثيراً من الأفيون فيه ، وناوله فأكله ، وكان سبب ذلك خيانتهم فى مال كثير من خزانته ، فتمنوا هلاكه ليأمنوا عاقبة أعمالهم و ونقل الشيخ كما هو إلى « أصفهان » فاشتغل بتدبير نفسه ، وكان من الضعف بحيث لايقدر على القيام ، فلم يزل يعالج نفسه ، حتى قدر على المشى ، وحضر بحلس و علاء اللولة » لكنه مع ذلك لايتحفظ ، ويكثر التخليط فى أمر المجامعة ، ولم ميرأ من العالمة كل البرء ، فكان ينتكس ويبرأ كل وقت .

ثم قصد « علاء الدولة » « همدان » فسار معه الشيخ ، فعاودته فى الطريق تلك العلة ، إلى أن وصل إلى « همدان » وعلم أن قوته قد سقطت ، وأنها لا تنى بدفع المرض ، فأهمل مداواة نفسه ، وأخذ يقول : المدبر الذى كان يدبر بدنى ، قد عجز عن التدبير ، والآن فلا تنفع المعالحة .

وبني على هذا أياماً ثم انتقل إلى جوار ربه ، وكان عمره ثلاثاً وخمسين سنة .

وكان موته في سنة ثمان وعشرين وأربعمائة ٤٢٨ .

وكانت ولادته في سنة خمس وسبعين وثلثمائة ٣٧٥ .

هذا آخر ما ذكره أبو عبيد من أحوال الشيخ الرئيس .

وقبره تحت السور من جانب القبلة من « همدان » وقبل: إنه نقل إلى « أصفهان » ودفن فى موضع على باب « كونكنبد » .

الإشارات والتنيجات

<sup>(</sup>١) كذائي الأصل.

<sup>(</sup>٢) قال في مختار الصحاح : « سحج جلده ، فانسحج : أي قشره ، فانقشر . وبابه قطع وبوجهه سحج بوزن فلس ، أي قشر ه .

ولما مات ابن سينا من و القولنج ، الذي عرض له ، قال فيه بعض أهل زمانه :
رأيت ابن سينا يعادي الرجال وبالخبس مات أخس الممات
فلم يشف ما ناله ب و الشفا ، ولم ينج من موته ب و النجات ،
وقوله يد و الخبس ، يريد إنجاس البطن من و القولنج ، الذي أصابه ، وو الشفاء »
وو النجاة ، يريد الكتابين من تأليفه وقصد بهما الجناس في الشعر .

. . .

ومن كلام الشيخ الرئيس:

وصية أوصى بها بعض أصدقائه وهو « أبو سعيد بن أبى الحبر » الصوفى

قال : ليكن الله تعالى أول فكر له ، وآخره ؛ وباطن كل اعتبار وظاهره ، ولتكن عين نفسه مكحولة بالنظر إليه ، وقدمها موقوقة على المثول بين يديه ، مسافراً بعقله فى الملكوت الأعلى ، وما فيه من آيات ربه الكبرى ، وإذا أنحط إلى قراره ، فلينزه الله تعالى فى آثاره ؛ فإنه باطن ظاهر ، تجلى لكل شيء بكل شيء .

فني كل شيء. له آية تدل على أنه الواحد

فإذا صارت هذه الحال له ملكة ، انطبع فيها نقش الملكوت ، وتجلى له قدس اللاهوت ، فألف الأنس الأعلى ، وذاق اللذة القصوى ، وأخذ عن نفسه من هو بها أولى ، وفاضت على العالم الأدنى ، اطلاع راحم لأهله ، مستوهن لحيله ، مستخف لثقله ، مستحسن لعقله ، مستضل لطرقه ، وتذكر نفسه ، وهى بها لهجة ، وبهجها بهجة ، فتعجب مها ومهم ، تعجبهم منه ، وقد ودعها وكان معها ، كأنه ليس معها .

وليعلم أن أفضل الحركات الصلاة ، وأمثل السكنات الصيام ، وأنفع البر الصدقة ، وأذكى السر ، الاحمال . وأبطل السعى المراكة . ولن تخلص النفس عن الدرن ، ما النفت إلى قيل وقال، ومناقشة وجدال، وانفعلت بحال من الأحوال .

وخير العمل ما صدر عن خالص نية ، وخير النية ما ينفرج عن جناب علم . والحكمة أم الفضائل ، ومعرفة الله أول الأوائل [إلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيْبُ ، وَالْمَمَلُ الصَّالِحُ بَرْفَعُهُ]

ثم يقبل على هذه النفس المزينة بكمالها الذاتى ، فيحرسها عن التلطخ بما يشينها من الهيئات الانقيادية للنفوس الموادية ، التي إذا بقيت في النفس المزينة كان حالها عند الانفعال ، كحالها عند الانفعال ؛ إذ جهرها غير مشاوب ولا مخالط .

و إنما يدنسها هيئة الانقياد لتلك الصواحب، بل يفيدها هيئات الاستيلاء والسياسة ، والاستعلاء والرياسة .

وكذلك يهجر الكذب قولا وتخيلا ، حتى تحدث للنفس هيئة صدوقة ، وتصدق الأحلام والرؤيا .

وأما اللذات فيستعملها على إصلاح الطبيعة ، وإبقاء الشخص ، أو النوع ، أو السياسة .

أما المشروب(١٠) فأن يهجر شربه تلهياً ، بل تشفياً وتداوياً .

ويعاشر كل فرقة بعادته ورسمه ، ويسمح بالمقدور والتقدير من المال ، ويركب لمساعدة الناس كثيراً مما هو خلاف طبعه .

ثم لايقصر فى الأوضاع الشرعية ، ويعظم السن الإلهية ، والمواظبة على التعبدات البدنية ، ويكون دوام عمره، إذا خلا وخلص من المعاشرين ، تطر به الزينة فى النفس ، والفكرة فى الملك الأول وملكه ، وكيس النفس عن عيار الناس ، من حيث لايقف عليه الناس ، عاهد الله أن يسير بهذه السيرة ، ويدين بهذه الديانة، والله ولى الذين آمنوا ، وهو حسبنا ونعم الوكيل .

ومن شعر الشيخ الرئيس .

قال في النفس ، وهي من أجل قصائده وأشرفها :

<sup>(</sup>١) قارن ما يقوله عن المشروب ، بما ينسب إليه بصدده فيها سبق ص ٨٧ ، ٩٢ ، ٩٦ .

ورقاء ذات تعسز ز وتمنسع وهي التي سفرت ولي تتبرقع كرهت فراقك وهي ذات تفجع ألفت مجماورة الخراب البلقع ومنسازلاً بفراقها لم تقنسم عن مم مركزها بذات الأجرع بين المعالم والطلول الخضع عدامع تهمى والا تقلع درست بتكرار الرياح الأربع قفص عن الأوج الفسيح المَرْبَع ودنا الرحيل إلى الفضاء الأوسع عنها حليف التُربِ غير مُشَيع ما ليس يدرك بالعيون الهجع والعلم يرفع كل من لم يُرفع عال إلى قدر الحضيض الأوضع؟ طويت على الفذ اللبيب الأروع لتكون سامعة بما لم تسمع فى العالمين ، فخرقها لم يرقع ثم انطوی فکأنه لم يلمع

هبطت إليك من المحل الأرفع محجوبة عن كل مقلة عارف وصلت على كره إليك ورعما ألفت وما سكنت ، فلما واصلت وأظنها نسست عهمودا بالحمى حتى إذا اتصلت ماء هبوطها علقت بها ثاء الثقيل فأصبحت نبكى وقد ذكرت عهردا بالحمى ونظل ساجحة على الدمن التي إذ عاقها الشرك الكثيف وصدها حتى إذا قرب المسر من الحمي وغدت محالفة لكل مخلف سجعت وقد كُشف الفظاء فأبصرت وغدت تُغَرَّدُ فوق ذروة شاهق فلأًى شيء أهبطت من شاهق إن كان أهبطها الإله لحكمة وهبوطها إن كان ضربة لازب وتعود عالمسة بكل خفية وهي التي قطع الزمان طريقها حتى لقد غربت بغير المطلع فكأنهــا برق تـألق بالحسي

انهى ما نقلته بالحرف الواحد من كتاب ١١ عيون الأنباء في طبقات الأطباء، ويطيب لى أن أقرن بعينيه ٥ ابن سينا ٤ فى النفس، قصيدة أمير الشعراء ﴿ أَحَمَّدُ شُوقَى ۗ التى نشرتها « مجلة المقتطف » التى أنشئت فى سنة ١٨٧٦ ، فى الجزء الأول من المجلد الرابع والستين ، فى عدد سنة ١٩٧٤ ، مع قصيدة ، ابن سينا ، سالفة الذكر ، وقدمت لهما بقولها :

[ تكرم أمير الشعراء فى هذا العصر « أحمد بك شوقى » فأتحف « المقتطف» بقصيدة فلسفية ، عارض فيها « نفسية » أمير أطباء العرب وفلاسفتهم ، « الشبخ الرئيس ابن سينا » .

والاثنان جريا مجرى أفلاطون فى حسبان النفس روحاً كانت عند الحالق ثم هبطت ودخلت جسم الإنسان ، إلا أن أفلاطون تصورها فرساً مجنحة ، غذاؤها الجمال والحكمة والصلاح ، فلما هبطت فقدت جناحيها ، ودخلت جسم الإنسان .

والفلاسفة يشعرون بشيء لا يستطيعون معرفته، فيصفونه كما يتصورونه، ويجاريهم الشعراء في التصور، ويفوقوسم في الوصف ]

وهذه هي قصيدة شوقي :

ضًى قناعك يا سعاد أو ارفعى الضاحيات الضاحكات ودونها يا دمية لا يستزاد جمالها ، ماذا على سلطانه من وقفة ليس الحجاب لمن يعز مناله أنت التي اتخذ الجمال لعزه وهو الصَّناع يصوغ كل دقيقة الله في الأحسار من متهالك من كل غاو في طوية راشد من كل غاو في طفية راشد يتوهجُون ويطفيهُون كأنهم

هــنى المحاسن ما خلقن لبرقع ستر الجلال وبعد شأو المطلع زيديه حسن المحسن المتبرع للضارعين وعطفة للخشع إن العروس كثيرة المُتطلع من مظهر ، ولسره من موضع وأدق منك بنائه لم تصنع فأتى البديع على مثال المبدع يمعترك المسوك مُصَرَّع على مثال المبدع على مثال المبدع يمعترك المسول مُصَرَّع مُسَرًع المرابع الأربع

والجاهدون على الطريق المَهيع وتولَّت الحكماء لم تتمتُّع شمس النهار عثله لم تطمع بل ما ا «عيسى» لم يقل ، أويدًع من جانبيك علاجُها لم يُنجع بالبابلي من البيان المُمتِع وحَدَثُه في قلل الجبال اللمُّع أَثْرُعنَ منكِ ومنزلا لم تُترع لم تَخلُ من بَصر اللبيب الأَروع قِصرُ الحياة وحال وشك المصرع هم حائيط. الدنيـــا وركن المجمع شأوً « الرئيس «وكلُّ صاحب مبْضَم

علموا فضاق ہم وشقٌ طریقُهم ذهب ۵ ابن سينا ۵لم يفز بك ساعة ق «محمد » لك، و السيح » ترجُّلا وترجلت شمس النهار ليوشع ما بال ﴿ أَحمد ﴾ عَيَّ عنك بيانُه ولسان وموسى ، انحل إلا عقدة لما حللت بـ « آدم » حَلَّ الحُبي ومثنى على الملإ السجودِ الرُّكُّم وأرى النبوة في ذراك تكرمت في يوسف، وتكلمت في المرضَع ، وسقت الريش اعلى لسان امحمد ا ومشت بـ «موسى » فى الظلام مىشردًا حَتَى إِذَا طُويت ورثْتَ خِلالها رُفع الرَّحِينُ وسرُّهُ لَم يُرفَع قسمت منازلكَ الحظوظُ.فَمنزلا وخليَّة بالنحل منك عميرة وخلية معمورة بـ «التُّبُّم» وحظيرةٌ قد أُودِعتْ غُرَرَ الدُّى وَحَظِيرَةٌ «محرومة» لم تودَع نظر «الرئيسُ » إلى كمالكِ نظرة فرآه منزلة تُعَرَّضُ دُونَهِا لولا كمالُك في «الرئيس» ومثلِه لم تَخْسُن الدُّنيا ولم تترغرَع اللهُ ثبَّت أرضَــه بدعائم لُوْ أَنَّ كُلُّ أَخِي يَرَاعِ بِالغُ ذهبَ الكمالُ سُدّى وضَاع محلَّه في العالم المُتَفاوِتِ المُتنوِّع

يانَفُس، مثلُ الشَّمس أنتِ ، أشِعَّةٌ في عسامر ، وأشعَّةُ في بَلْقَسِم

شَتَّى الأَشِعَّة ، فالْتقَتْ في المَرْجع فإذا طوَى اللهُ النَّهازَ ، تَراجَعت دَكًّا ، ومثلُكِ في المنازل مَا نُعي لَمَّا نُعيتِ إلى الْمَنازِل غُودِرَت وبكت فِرَاقَك بالدُّموعِ الهُمَّعِ ضَجُّتْ عَليك مَعالِماً ، ومَعاهدًا تَصِل الحِبالَ ، ولَيتَها لم تُقطع آذنتُها بنوى ، فقالت : ليتال بيد الشباب على المشيب مُرَقِّع ورداء جُمَّان لبسْتِ مُسرَقَّم ثُوبُ المُمثِّل ، أو ثبـابُ المرفع كمْ بِنتِ فيهِ ، وكُم خُفيت كأنَّه والخزُّ أكفانٌ إذا لم يُنزَع أستمت من ديباجه ، فنزعته لكنُّ من يرد القيامة يفزع فزعت ، وما خفيت عليها غايةٌ أنَّ السفينةَ أقلعت في الأدمُم ضرَعت بـأدمُعها إليكِ ، وما درت أنتِ الوفيَّةُ ، لاالذِّمامُ لَديْكِ ،مذ موم ، ولا عهد الهوى بمُضيع ولو استطعتِ إقامةً لم تُزْمعي أزمعتِ فانهلَّتْ دُموعُكِ رقَّةً بان الأَحبَّةُ بومَ بَينِكِ كُلُّهم وذهبت بالماضي ، وبالمُتوقِّم

ولم يترك هذا المجال الشعرى الفلسنى ، للفيلسوف الشاعر ، ابن سينا ، والشاعر الفيلسوف أحمد شوقى وحدهما ينفردانبه، ويرددان فى جنباته ألحائهما الفلسفية الشعرية، بل زاحمهما فيه شاعر فيلسوف آخر، هو عادل الفضبان . فقد فاضت شاعريته بهذه القصيدة الرائعة التي يمهد لها ... في عدد أبريل سنة ١٩٥٧ من ، مجلة الكتاب ، التي نشرت فيه القصيدة ... بقوله :

. . . غير أننا لم نجر فيها على مذهبه \_ يعنى ابن سينا \_ فى النفس ، بل ذهبنا إلى أن الله سبحانه وتعالى \_ وهو مثال الكمال \_ قد خلق الإنسان كاملا . ويتجلى كمال الإنسان فى اتحاد النفس والجسد ، وهما اللذان خلقهما الله معاً . أما قصة النفس الآئمة فلا يخنى أنها من معتقدات الهند القديمة .

وأحر بها أن تكون رمزاً إلى قصة أبينا آدم ، في عصيانه وطرده من الفردوس]. وهذه هي القصيدة : نغم الهوى، وبحمد ربك فاسجعى نسبى ، وثوب بالجمال مرضع مخلوقة أتمت ، ولم تتورع ورمى بها في حالــكات الأربع أنمت فعاشت في خراب بلقع وأحالها النسيان وجه مقنع وإذا حننت فمن جوًى وتُفجع مزقاً ، وسوَّاها بكف مرقِّع في الريش منكوفي الصُّداح الأبرع يُزجى الدليل على كمال المُبدع ملكوتَ أَبْرارِ ، وجنَّةَ خُشَّع من قائمينَ على الصلاة ، ورُكُّع مجلوة بسننى الإلهِ الأسطع وصَبا إلى عرش العليُّ الأَرْفع نارَ الجحيم من النعيم الممرع سُجَنَاء في ظُلماتِ لَيْلِ أَسْفَع ومُصَفَّدِين بِكُلِّ أَرْقَم مُوجع عن نَبْعُهِ الفَيَّاضِ ربُّ المَنْبَعَ أن يَصْنَعَ الإنسانَ أجدل مَصنع كَمُلَت ، وبثُّ الرُّوح بينَ الأَصْلَع بشرٍ سوى بالبهاء مُوشَّع وجَرى بأجنع رُوحه المُتَرفّع

ورقاء ، يا صنو الملائك ، رجّعي وتخايلي بالأجملين : عقـــيرة قال الرئيس ، وقال عنك سليفه: فأذاقها الرحمن سوط عذابه جسدً براه الله سجناً للتي نزلته فافتقدت به آی الحجی فإذا بكيت فمن أسى وتوجع حاشا ، فما خلق الإله عبادَه الله خصك بالجمال مُلاَلِدًا خُلِقًا معاً ، وبدا كمالُكِ فيهما سبحان من بدع السهاء وشادها وأحــاط قائم عرشه علائك نشروا على دَرَج الجنان أَشِعَّةً حتى ارتدى بالكبرياء زعيمُهم فكيا وطُغْمته العصاةَ وأَبْدِلوا كانوا النجومَ النَّيِّراتِ ، فأَصبحوا مُتَقلِّبين عـ لي مَجَامِر إِشْمِهِمْ يَتَحَرَّقُون إلى السَّنا فيصدّهم أَغْضَى عن الملاِّ الأَّذِيمِ وشَاقَهُ جبل التراب ، وقدُّ منهُ أَضلُعاً حتى إذا نفَف البدين ، رنا إلى سطع الجمَالُ بكُلِّ جارحةٍ به وأقامه مَلكَ الخلائق أجْمع خدمٌ ، تُلبِّي ما يقول ويدّعي من كوْقَرِ ، مترقرق ، متدفّع فغوى ، وقال : أنال كلُّ مُمنَّع صوت، يُجلجل بالرُّعود ، مُروِّع بالخُلد والنُّعمى دعوتُك فاسمع واسكن بواد بالمدامع مترع واظفر بخبزك ناضجا بالأدمع وملأت كأسك بالأذى ، فتجرُّع فلسوف يرميك الجحثم بأفظع من أنبيائي المرسلين ، وتبعى وإذا ضللت خَسِرت أطيبَ مربع فيه إلى أبد الأبيدِ ، وترتع

فأُحَلُّه بالصَّدر من فردوسه ينهي ويأمسر والعوالم كلها يقتاتُ من ثُمر الجنان،ويستقى أغواه إبليس ، وأوغَرَ صدره فجني المحارمَ ، وانتشى ، وصحاعلى ناداهُ من عالى الذُّرى : يا كافرًا أغرب عن الفردوس ،واضرب في اللَّه ي وانصب ْ ،وشُقَّ الصخرَ واستجد الثري بدُّلت بالسعد الشقاء، فعش به هذا قصاصُكَ في الحياةِ ،فإن تَمت لكن سأهديك السبيل بصفوة فإذا اهتديت فجنني لكُ مربعً فردوسك المفقود ، فاكسيه تُقم

نبتت على دِمن الزمان المهجع ويدين بالأوثان كل سميدع أوحى بها [بُوذَا] فسارت في القُرى وسرت بأَجنحةِ الرِّياحِ الأَربع وروتُ لها أن النفوسَ ظعائنٌ تبكى على وطن أعزُّ مُضيّع تنفك عن جسم وتلبسُ غيرَه حتى تعود إلى حماها الأمنسع

أسطورة النفس الأثيمة قصة أيامَ يرتعُ بالجهالة أهــلُهُ

تلك الرِّوايةُ قصمة آدم في فنِّها ، وختامها ، والمطلَّم النفسُ في البدن المرقرق بالسَّنا كالشمس في الكون البديع الأسنع

ويحقّه بضيائه المتفسرًع قدُماً ، وتدرجُ في حمى مترعرع تكتبه فيه يد المدارك يطبع بعصارة الذّكرَى ولَمْ تتشعشع ساويتُ بين أخى الحجّى والأرقع باهى الضّياء ، وبعضُها لم يلمع مُترجَّحاتً بالفواد الأروع فكأنّها قُرَبُ الشّغيع الاشفع في يوم تهجُرها بطرف مُودَّع

كلَّ بصاحبه يبثُّ وقيده تنمو وآلتها ، وتدرُج في الحمي وقبتهُ سفراً أبيض الصفحات ما تقنوهُ بكر سُلافةٍ لم تمتزج ولو آن بالتذكار إدراك المني إن التُّفوس هي الكواكِب بعضُها مُتميِّزاتُ بالفضائل والهدى عاشتُ تُكفِّرُ عن جريرة آدم يخبُو من الدُّنيا صعيرُ شقاتِها يخبُو من الدُّنيا صعيرُ شقاتِها

سبحانك اللهم أنت المبتدى والمنتهى للعابدين الخُفسع

. . .

## الاشارات والنبيهات لادعد بنسينا



# المنطق

ويليه

الطبيعيات . ثم الإلهيات . ثم التصوف



#### المنطق

## بِسَـــ مِلَانُهُ الْحَمَزِ الْحَكَيْمِ

الحمد لله الذي وفقنا الافتتاح المقال بتحميده ، وهدانا إلى تصدير الكلام بتمجيده ، وألهمنا الإقرار بكلمة ترحيده . وبعثنا على طلب الحق وتمهيده ، والصلاة على المصطفين من عبيده ، خصوصاً على محمد وآله ، الخصوصين بتأييده .

وبعد فكما أن أكمل المعارف، وأجلها شأناً ، وأصدق العلوم ، وأحكمها تبياناً ، هو المعارف الحقيقية والعقين من بدالك أشرف ما ينسب إلى الحقيقية واليقين من جملها ، وأولاها بأن توقف الهمة طول العمر على قنيها ، هو معرفة أعيان الموجودات المترتبة، المبتدئة من موجدها ومبدئها ، والعلم بأسباب الكائنات المتسلسلة المنهية إلى غايها ومنتهاها .

وذلك هو الفن الموسوم بالحكمة النظرية، التي تستعد باقتنائها النفوس البشرية .

وكما أن المتقدمين من الفائزين بها، تفضلوا على من بعدهم بالتأسيس والتمهيد ، كذلك المتأخرون الحائضون فيها ، قضوا حق من قبلهم بالتلخيص والتجريد .

وكما أن الشيخ الرئيس أبا على ، الحسين ، بن عبد الله ، بن سبنا ، شكر الله سعيه ، كان من المتأخرين ، مؤيداً بالنظر الناقب ، والحدس الصائب ، موفقاً فى آمذيب الكلام ، وتقريب المرام ، معتنباً بتمهيد القواعد ، وتقييد الأوابد ، بجهداً فى تقرير الفوائد ، وتجريدها عن الزوائد ، كذلك كتاب و الإشارات والتنبيهات ، من تصانيفه وكتبه ، كما وسمه هو به ، مشتمل على إشارات إلى مطالب هى الأمهات ، مشحون بتنبيهات على مباحث هى المهمات ، مملق بجواهر كلها كالقصوص . محتو على كلمات يجرى أكثرها بجرى النصوص، متضمن لبيانات معجزة ، فى عبارات موجزة ؛ وتلويحات رائقة بكلمات شائقة ، قد استوقفت الهم العالية على الاكتناه بمعانيه ، واستقصر الآمال الوافية ، دونالاطلاع على فحاويه .

وقد شرحه \_ فيمن شرحه \_ الفاضل العلامة فخر الدين ، ملك المتناظرين محمد ابن عمر بن الحسين ، الحطيب الرازى ، جزاه الله خيراً . فجهد فى تفسير ما خنى منه ، بأوضح تفسير ، والحبد فى تعبير ما التبس فيه بأحسن تعبير ، وسلك فى تتبع ما قصد تحوه ، طريقة الاقتفاء ، وبلغ فى التفتيش عما أودع فيه ، أقصى مدارج الاستقصاء ، إلا أنه قد بالغ فى الرد على صاحبه أثناء المقال، وجاوز فى نقض قواعده ، حد الاعتدال ، فهو بتلك المساعى ، لم يزده إلا قدحاً ، ولذلك سمى بعض الظرفاء شرحه ، جرحاً .

ومن شرط الشارحين أن يبذلوا النصرة لما قد النزموا شرحه ، بقدر الإمكان ، والاستطاعة ، وأن يذبوا عما قد تكفلوا إيضاحه، بما يذب به صاحب تلك الصناعة ، ليكونوا شارحين غير ناقضين ، ومفسرين غير معترضين .

اللهم إلا إذا عثر وا على شيء لايمكن حمله على وجه صحيح ، فحينئذ ينبغي أن ينبهوا عليه ، بتعريض ، أو تصريح ، متمسكين بذيل العدل والإنصاف ، متجنبين عن البغي والاعتساف ، فإن إلى الله الرجمي ، وهو أحق بأن يخشي .

ولقد سألنى بعض أجلة الخلان ، من الأحبة الخلصان ، وهو المجلس الرفيع رئيس الدولة وشهاب الملة ، قدوة الحكماء والأطباء ، وسيد الأكابر والفضلاء ، بلغه الله ما يتمناه ، وأحسن منقلبه ومثواه ، أن أقرر ما تقرر عندى — مع قلة البضاعة ، وأودع ما قبض عليه يدى ، مع قصور الباع في الصناعة — من معانى الكتاب المذكور ومقاصده ، وما يقتضى إيضاحه ، مما هو مبى على مبانيه وقواعده ، مما تعلمته من المعلمين ، المعاصرين والأقدمين ، واستفدته من الشرح الأول المذكور ، وغيره من الكتب المشهورة ، واستنبطته بنظرى القاصر ، وفكرى الفاتر .

وأشير إلى أجوبة بعض ما اعترض به الفاضل الشارح ، مما ليس فى مسائل الكتاب بقادح ، وأتلقى ما يتوجه منها عليها بالاعتراف ، مراعياً فى ذلك شريطة الإنصاف ، وأعمض عما لايجدى بطائل ، ولا يرجم إلى حاصل .

غير ملتزم فى جميع ذلك حكاية ألفاظه ، كما أوردها ، بل مقتصراً على ذكر المقاصد التى قصدها ؛ مخافة الإطناب ، المؤدى إلى الإسهاب .

وفى نيتى إن شاء الله أن أتوجه بحل مشكلات الإشارات بعد أن أتممه ، وأرجو أن يغفر لى ربى خطيئاتى ، ويعذرنى من يعثر على هفواتى ، وإنى للخطايا لمقترف ، وبالقصور والعجز لمعترف ، ومن الله التوفيق ، وإليه انتهاء الطريق . صدر الكتاب قول الشيخ رحمه الله :

## 

(١) أحمد الله على حسن توفيقه ، وأسأل الله هداية طريقه وإلهام الحق بتحقيقه .

( 1 ) أفاد الفاضل الشارحأن هذه المعانى يمكن أن تحمل على كل واحدة من مراتب النفس الإنسانية ، بحسب قوتيها :

النظرية

والعملية

بين حدتى النقصان والكمال .

أما النظرية ؛ فلأن جودة الترقى من ( العقل الهيولاني) الذي من شأنه الاستعداد المحض، باستعمال الحواس ، إلى ( العقل بالملكة ) الذي من شأنه الاستعداد الإدراك المعقولات الأولى ، أعنى البديهيات، الايكون إلا بحسن توفيقه تعالى . وجودة الانتقال من ( العقل بالملكة ) إلى ( العقل بالفعل ) الذي من شأنه إدراك المعقولات الثانية ، أعنى المكتسبة ، لايتأتى إلا بهدايته تعالى ، إلى سواء الطرق ، دون مضلاتها .

وحصول ( العقل المستفاد) أعنى العقود اليقينية ، التي هي غاية السلوك ، لايكون إلا بإلهامه الحق ، بتحيققه، فإن جميع ما يتقدمها من المقدمات وغيرها ، لايفعل في النفس إلا إعداداً ما ، لقبول ذلك الفيض من مفيضه .

وأما العملية : فلأن تهذيب الظاهر ، باستعمال الشرائع الحقة ، والنواميس الإلهية ، إنما يكون بحسن توفيقه تعالى . وتزكية الباطن من الملكات الردية ؛ تكون بهدايته تعالى . وتحلية السر بالصور القدسية ، يكون بإلهامه .

وأقول : السالك الطالب يرى فى بدو سلوكه ، أن مطالبه إنما تتحصل بسعيه ، وبكده ، وبتوفيق الله تعالى إياه فى ذلك ، وهو جعل الأسباب متوافقة فى التسبب

(٢) وأن يصلى على المصطفين من عباده لرسالته ، خصوصاً على محمد وآله . أبها الحريص على تحقق الحق : إنى مهدت إليك في هذه « الإشارات والتنبيهات » أصولا وجملا من الحكمة ، إن أخذت الفطانة بيدك ، سهل عليك تفريعها ، وتفصيلها

ثم إنه إذا أمعن فى السلوك ، علم أنه لايقدر على السلوك إلا بهدايته تعالى إلى الطريق السوى .

وإذا قارب المنهى ، ظهر له أنه ليس فيما يحاول من الكمالات إلا قابلا لما يفيض عليه من الفاعل الأول ، جل ذكره .

فظهر أنه يرى فى كل حال من الأحوال الثلاثة، أن لله تعالى فى ذلك تأثيراً ولنفسه تأثيراً ؛ إلا أن ما ينسبه إلى نفسه من التأثير فى الحالة الأولى ، أكثر مما ينسبه إلى الله تعالى .

وفى الحالة الثانية قريب منه .

وفي الحالة الثالثة أقل منه .

وإنما تختلف أراؤه بحسب استكماله قليلا ، قليلا .

فالشيخ عبر:

بالتوفيتى والهداية والإلهام

عن غاية ما يتمناه الطالب ، من الله تعالى ، فى الأحوال الثلاثة ، مما يراه سباً لإنجاح مرامه .

ثم نبَّه المتعلم بما افتتح به كتابه ، على أنه ينبغى له إذا دخل فى زمرة الطالبين ، أن يحمد الله تعالى على ما يتيسر له من التوفيق للخوض فى الطلب والسلوك، ويسأله مايرجوه من الهداية والإلهام ، اليتم له بهما الوصول إلى المنتهى ، فائزاً بمطالبه .

( ٢ ) أقول : الفروع لأصولها ، كالجزئيات لكلياتها .

مثاله : زيد وعمرو ، للإنسان .

والتفصيل لجملته ، كالأجزاء لكلها .

مثاله : زحل والمشترى ، للمتحيرة .

## (٣) ومبتدئ من علم المنطق ، ومنتقل عنه إلى علم الطبيعة وما قبله .

والفروع غير موجودة في الأصل بالفعل ، بخلاف التفصيل الموجود في الجملة بالفعل ، وإن لم يكن مذكوراً معها بالفعل .

و لمخراج الفروع إلى الفعل يحتاج إلى تصرف زائد فىالأصل ، وهو المسمى بالتفريع ، فلذلك قال ( سهل عليك تفريعها ) ولم يقل [ ظهر وبان لك فروعها ] .

(٣) أقول : الابتداء بالمنطق واجب لكونه آلة في تعلم سائر العلوم .

وأما الطبيعة فهى المبدأ الأول لحركة ما هى فيه ــ أعنى الجسم الطبيعي ــ ولسكونه بالذات .

والعلم المنسوب إليها هو العلم المسمى بالطبيعيات. لا العلم بالطبيعة نفسها ؛ فإنه أحد مسائل العلم المنسوب إلى ما قبلها .

ومبادئ الطبيعة من المجردات ، إنما يكون قبلها فى نفس الأمر قبلية بالذات ، والعلية والشرف .

و يكون بعدها بالنسبة إلينا ، بعدية بالوضع ؛ فإنا ندرك المحسوسات بحواسنا أولا ، ثم المعقولات بعقولنا ثانياً؛ ولذلك قدم المعلم الأول الطبيعيات على العلم بمبادي ا عبادى الطبيعة ، لأول بمبادى الطبيعة وبما يجرى مجراها من الأمور العامة قد يسمى علم ما قبل الطبيعة ، لأول الاعتبارين، وعلم ما بعدها لثانيهما ، وهو الفلسفة الأولى ، وله تقدم آخر باعتبار آخر على على علم الطبيعة وغيره من العلوم .

وذلك لكونه مشتملا على بيان أكثر مباديها الموضوعة فيها ، والعلم بالمبادئ أقدم من العلم بما له المبادئ.

وإنما عنى الشيخ بقوله : [ وما قبله ]

هذا التقدم ، لا الذي سبق ؛ لأن الضمير فيه عائد إلى العلم لا إلى الطبيعة . والفلسفة الأولى لا تسمى ما قبل الطبيعة بل تسمى علم ما قبل الطبيعة .

ولوكان الشيخ يعني الاعتبار الأول ، لقال : [ وما قبلها ] .

وما ذكره الفاضل الشارح:

من كون الإلهي متأخراً عن الطبيعي ، في التعليم ، بحسب الأغلب ، إلا أن الشيخ

. . . . .

لما أثبت الأول وصفاته بمالا يبتنى على الطبيعيات ، فصار الإلهى متقدماً فى كتابه هذا، بالوجهين ؛ فلذلك سهاه بـ [ ما قبل الطبيعة] .

كلام غير محصل ، لما مر ؛ ولأن الشيخ إنما أثبت الأول وصفاته في هذا الكتاب بما أثبتها هو وغيره من الحكماء الإلهمين في سائر الكتب .

وإ١٤ خالف همهنا في ترتيب المسائل ، وخلط أحد العلمين بالآخر ، حسبا تقتضيه السياقة التي اختارها .

## النهج الأول في غرض المنطق

- (1) المراد من المنطق أن يكون عند الإنسان.
- (٢) آلة قانونية تعصمه مراعبها عن أن يضل في فكره .
  - ( ١ ) أقوله : قوله [ في غرض المنطق ] لأن المهج فيه .
    - قوله : [ المراد من المنطق أن يكون عند الإنسان ] .
      - أقول : جمع فيه فائدتين :
      - الأولى : بيان ماهية المنطق :
      - والثانية : بيان لمُّنيَّته ، أعنى الغرض منه .
- ولما استلزمت الثانية الأولى ، من غير انعكاس ، خصها بالقصد ؛ لاشتال بيانها على البيانين جميعاً .
  - فالمنطق : آلة قانبنية .
  - والغرض منه : كونها عند الإنسان .
- (٢) أقول : هذا رسم للمنطق، وقد تختلف رسوم الشيء باختلاف الاعتبارات.
  - فنها: ما يكون بحسب ذاته فقط.
- ومنها : ما يكون بحسب ذاته مقبساً إلى غيره،كفعله ، أو فاعله، أو هايته ، أو شيء آخر .
  - مثلاً يرسم [ الكوز] :
  - بأنه وعاء صحرى ، أو خزفى ، وكذا كذا . وهو رسم بحسب ذاته .
    - وبأنه : آلة يشرب بها الماء . وهو رسم بالقياس إلى غايته .
      - وكذا في سائر الاعتبارات .
- والمنطق : علم فى نفسه . وآلة بالقباس إلى غيره من العلوم ؛ ولذلك عبر الشيخ عنه فى موضع آخر بـ [ العلم الآلى ] .

فله بحسب كل واحد من الاعتبارين رسم ، لكن أخصهما تعلقاً ببيان الغرض هو الذي باعتبار قياسه إلى غيره .

فرسمه ههنا بذلك الاعتبار .

والتنازع فيه : هل هو علم أولا؟ ليس مما يقع بين المحصلين ؛ لأنه بالاتفاق صناعة متعلقة بالنظر في المعقولات الثانية ، على وجه يقتضى تحصيل شيء مطلوب ، مما هوحاصل عند الناظر ، أو يعين على ذلك . والمعقولات الثانية هي العوارض التي تلحق المعقولات الأولى ، التي هي حقائق الموجودات ، وأحكامها المعقولة .

فهو علم بمعلوم خاص ، ولا محالة يكون علماً ما ، وإن لم يكن داخلا

تحت العلم بالمُعقولات الأولى التي تتعلق بأعيان الموجودات؛ إذ هو أيضاً علم آخر خاص مباين للأول .

والقول بأنه آلة العلوم ، فلا يكون علماً من جملتها ، ليس بشيء ؛ لأنه ليس بآلة لحميمها ، حتى الأوليات ؛ بل بعضها ، وكثير من العلوم يكون آلة لغيرها : كالنحو : للغة .

والهندسة : للهيأة .

والإشكال الذى يورد فى هذا الموضع – وهو أن يقال : لوكان كل علم محتاجاً إلى المنطق ، لكان المنطق محتاجاً إلى نفسه ، أو إلى منطق آخر – ينحل به ؛ وذلك لتخصيص بعض العلوم بالاحتياج إلى المنطق لا جميعها .

والمنطق يشتمل أكثره على اصطلاحات ينبه عليها ، وأوليات تتذكر ، وتعد لغيرها ، ونظريات ليس من شأنها أن يغلط فيها ، كالهندسيات يبرهن عليها . فجميعها غير محتاج إلى المنطق .

فإن احتيج في شيء منه على سبيل الندرة، إلى قوانين منطقية ، فلا يكون ذلك الاحتياج ، إلا إلى الصنف الأول ، فلا يدور الاحتياج إليه .

وأما قوله : (آلة قانونية)

فالآلة : ما يؤثر الفاعل ، في منفعله القريب منه ، بتوسطه .

(٣) وأعنى بالفكر ههنا ما يكون عند إجماع الإنسان أن ينتقل
 عن أمور حاضرة فى ذهنه ، متصورة أو مصدق بها .

والقانون : معرب رومى الأصل ، وهو كل صورة كلية بتعرف منها أحكام جزئياتها المطابقة لها .

والآلة القانونية : عرض عام للمنطق ، وضع موضع الجنس.

وباقى الرسم : خاصة له .

وكلاهما عارضان للمنطق بالقياس إلى غيره .

وإنما قال : [ تعصمه مراعاتها ] لأن المنطق قد يضل إذا لم يراع

المنطق .

وأما قوله : [ عن أن يضل في فكره ] .

فالضلال ههنا هو فقدان ما يوصل إلى المطلوب ، وذلك يكون :

إما بأخذ سبب لما لاسبب له .

أو بفقد السبب .

أوبأخذ غير السبب مكانه ، فيما له سبب .

(٣) أي في رسم هذا العلم ، وذلك لأن الفكر قد يطلق :

على حركة النفس بالقوة ــ التي آ لها [ مقدم البطن الأوسط من الدماغ] المسمى بـ [ الدودة] ــ أى حركة كانت ، إذا كانت تلك الحركة فى المعقولات .

وأما إذا كانت في المحسوسات ، فقد تسمى [ تخيلا ]

وقد يطلق على معنى أخص من الأول :

وهو حركة من جملة الحركات المذكورة ، تتوجه النفس بها من المطالب ، مترددة فى المعانى الحاضرة عندها ، طالبة مبادئ تلك المطالب المؤدبة إليها ، إلى أن تجدها ، ثم ترجع منها نحو المطالب .

وقد بطلق على معنى ثالث ، وهو أخص من الثانى :

وهو الحركة الأولى وحدها ، من غير أن نجعل الرجوع إلى المطالب جزءاً منه ، وإن كان الغرض منها هو الرجوع إلى المطالب .

. . .

والأول : هو الفكر الذي يعد في خواص نوع الإنسان .

والثاني : هو الفكر الذي يحتاج فيه ، وفي جزئيه جميعاً إلى علم المنطق .

والثالث : هو الفكر الذي يستعمل بإزاء الحدس على ما سيأتى ذكره ف [ النمط الثالث ] .

فخصص الشيخ لفظة ( الفكر ) ههنا ، بالمعنى الثانى من المعانى المذكورة

قوله : [ ما يكون عند إجماع الإنسان ]

يعنى به الحركة الأولى المبتدئ بها ، من المطالب إلى المبادئ ، والثانية المنتقل بها من المبادئ إلى المطالب جميعاً .

والإجماع : هو الإزماع ، وهو تصميم العزم .

وقوله : [ أن ينتقل عن أمور حاضرة فى ذهنه ]

يعني به الحركة الثانية ، التي هي الرجوع من المبادئ إلى المطالب .

وهذه الحركة وحدها ، من غير أن تسبقها الأولى ، قلما تتفق ؛ لأنها حركة نحو غاية غير متصورة .

وقد نصعلى ذلك المعلم الأول فى باب[ اكتساب المقدمات] من كتاب [ القياس ] والحاصل أنه عرف الحركتين جميعاً بالثانية منها التي هي أشهر

والفاضل الشارح ؛ قد تحير :

في تفسير معنى الفكر ، أولا

وفى تقبيده بقوله [ ههنا ] ثانياً .

وفى الفرق بين ما يكون عند الانتقال المذكور ، وبين نفس الانتقال ، ثالثاً وحمله مرة على أمر غير الانتقال . ومرة على الانتقال .

ثم جعل الحركة الأولى إرادية ، وسهاها فكراً يحتاج فيه إلى المنطق .

والثانية طبيعية ، وسهاها حدساً لا يحتاج معه إليه .

وكل ذلك خبط يظهر بأدنى تأمل ، مع ضبط ما قررناه .

وإنما قال : [ عن أمور حاضرة ]

ولم يقل : [ عن علوم وإدراكات]

```
(٤) تصديقاً علميًّا ، أو ظنيًّا ، أو وضعا وتسلما .
                                       لأن الظنون ونحوها قد تكون سادي أبضاً.
                                                   وإنما قال: (عن أمور)
                                                    ولم يقل (عن أمر واحد)
لأن المبادئ التي ينتقل عنها إلى المطالب، انتقالا صناعيًّا ، إنما تكون فوق واحدة،
                                                      أجزاء الأقوال الشارحة .
                                                         ومقدمات الحجج،
                            على ما سنبين .
                                                           قوله: [متصورة
                                                             أومصدق بها ]
                                       فالمتصور هو الحاضم مجرداً عن الحكم.
                                           والمصدق بها هو الحاضر مقارناً له .
                                             ويقتسهان جميع ما يحضر الذهن .
(٤) أقول : الشك المحض الذي لارجحان معه لأحد طرفي النقيض على الآخر ، يستلزم
عدم الحكم ، فلا يقارن ما يوجد حكم فيه ، أعنى التصديق . بل يقارن ما يقابله ،
                                                         وذلك هو الجهل البسيط.
                                                    والحكم بالطرف الراجع:
                                          إما أنَّ يقارنه الحكم بامتناع المرجوح .
                                                 أولايقارنه ، بل يقارن تجويزه .
                                                       والأول : هو الحازم.
                                                والثانى : هو المظنون الصرف .
                                                                   والحازم :
                                                إما أن تعتبر مطابقته للخارج .
                                                                أو لا تعتبر .
                                                               فإن اعتبرت:
```

فإما أن يكون مطابقاً.

أولا مكون .

أو لا عكن

والأول : إما أن يمكن للحاكم أن بحكم بخلافه .

فإن لم يمكن ، فهو اليقين ، ويستجمع ثلاثة أشياء : والثبات والمطابقة الحزم وإن أمكن ، فهو الجازم المطابق غير الثابت . والجازم غير المطابق: هو الجهل المركب. وقد يطلق الظن بإزاء اليقين : عليهما ، وعلى المظنون الصرف ، لحلوهما : إما عن الثبات وحده . أو عنه وعن المطابقة . أو عنهما وعن الجزم . وحينئذ ينقسم ما تعتبر فيه مطابقة الحارج إلى : وظن وأما ما لايعتبر فيه ذلك ، وإن كان لايخلو عن أحد الطرفين : فاما أن يقارن: أو إنكارا تسليا والأول : ينقسم : إلى مسلم عام ، أو مطلق ، يسلمه الحمهور أو محدود تسلمه طائفة . وإلى خاص يسلمه شخص: أو متنازع أو متعلم إما معلم والثانى: يسمى وضعاً. فمنه ما تصادر به العلوم ، وتبتني عليه المسائل . ومنه ما يضعه القايس الحلمي . وإن كان مناقضاً لما يعتقده ، ليثبت به مطلوبه . ومنه ما بلتزمه المحيب الجدلي ، ويذب عنه .

ومنه ما يقول يه القائل باللسان دون أن يعتقده ؛ كقول من يقول : لا وجود للحركة مثلا. فإن جميع ذلك يسمى أوضاعاً ، وإن كانت الاعتبارات مختلفة وقد يكون حكم واحد: تسلماً باعتبار و وضعاً باعتبار آخر . مثل ما يلتزمه المحبب بالقياس إليه . وإلى السائل . وقد يتعرى التسليم عن الوضع ، في مثل ما لابنازع فيه من المسلمات ، أو الوضع عن التسلم ، في مثل ما يوضع في بعض الأقيسة الحلفية . وربمًا يطلق الوضع باعتبار أعم من ذلك ، فيقال : لكل رأى يقول به قائل ، أو يفرضه فارض . وبهذا الاعتبار يكون أعم من التسلم وغيره ، وما ذهب إليه الفاضل الشارح في تفسيرهما: وهو أن الوضع ما يسلمه الجمهور . والتسليم ما يسلمه شخص واحد . ليس متعارف عند أرباب الصناعة ، فأقسام التصديقات بالاعتبار المذكور هي: لاغير وتسليمي . و وضعى . ومبدأ البرهان ، علمي .

ومبادئ الحدل والخطابة والسفسطة هي الأقسام الباقية .

وأما الشعر فلا تدخل مباديه تحت التصديق ، إلا بالحجاز ؛ ولذلك لم يتعرض الشيخ لها .

وإنما أتِّي الشيخ بحرف العناد فى قوله :

أو ظنيًا . أو وضعياً ٢. آ علساً .

لتباين العلم والظن بالذات ، ومباينتهما للوضع والتسليم بالاعتبار .

### (٥) إلى أمورغير حاضرة فيه .

ولم يأت بحرف العناد فى قوله : [ أو وضعاً وتسليماً ] لتشاركهما فى بعض المواد .

وقول الفاضل الشارح :

[ إنما قدم الظن ، على الوضع والتسليم لتقدم الخطابة على الجدل في النفع]

قادح فى قسمة الظن بالأقسام الثلاثة الشاملة، لما عدا اليقين، من مبادئ الصناعات الثلاث : إلا أن يحمله على الظن الصرف ، حتى يستقيم تقديم الظن ، وإلا بطل التعليل بأقسامه .

و إنما قسم الشيخ التصديق بأقسامه ، ولم يقسم التصور ، لأن انقسام التصديق إليها، انقسام طبيعي ، ليس بالقياس إلى شيء ، ولذلك يقتضي تباين الأقيسة المؤلفة منها . بحسب الصناعات المذكورة .

وأما التصور فإنه لاينقسم إلى أقسام كذلك ، بل ينقسم مثلا إلى :

الذاتى. والعرضى. والجنسُ. والفصل ، وغيرها ، انفساماً عرضينًا، وبالقياس إلى شيء ؛ فإن الذاتى لشيء قد يكون عرضينًا لغيره .

بخلاف المادة الحطابية التي لاتصير برهانية ألبتة :

وتعليل الفاضل الشارح ذلك بأن التصور لايقبل:

القوة والضعف

والتصديق يقبلهما.

فاسد ؛ لأن التصور لو لم يقبلهما،لكان المتصوربالحد الحقيق، كالمتصور بالرسوم أو الأمثلة .

وإنما نشأ غلطه هذا ، من رأيه الذى ذهب إليه فى التصورات أنها لا تكتسب (٥) أقول : يعنى أن المطلوب لا يكون معلوماً وقت الطلب ؛ فإن الحاصل لايستحصل.

فإن قيل: إنكم فسرتم الفكر بالحركة: من المطالب، إلى المبادئ، والعود إليها. فكيف يتحرك عما لايحضر عند المتحرك؟ وبم يعرف أنها هي المطالب، إن لم تكن معلومة أصلا؟

أجيب : بأن المطلوب يكون حاضراً من جهة ، غير حاضر من جهة أخرى . فالحهتان متغارتان :

- (٦) وهذا الانتقال لا يخلو من ترتيب فها يتصرف فيه، وهيئة .
- (٧) وذلك الترتيب والهيئة ، قد يقعان على وجه صواب ، وقد يقعان
   لا على وجه صواب .

فن الجهة التي لم يحضر ، يُطلب .

ومن الجهة التي حضر ، يتحرك عنه أولا ، ويعرف أنه المطلوب آخراً .

والسبب فى ذلك اختلاف مراتب الإدراك :

بالضعف. والقوه. والنقصان. والكمال.

فالمطلوب تصوره ، معلوم بإدراك ناقص ، مطلوب استكماله

والمطلوب تصديقه ، معلوم الحدود ، مطلوب الحكم عليها .

(٦) أقول : يريد بالانتقال الحركة ، من المبادئ إلى المطالب .

وقد ذكرنا : أن المبادئ لكل مطلوب إنما تكونفوق واحدة ، ولا بحصل من الأشياء الكثيرة شيء واحد ، إلا بعد صير ورنها، علة واحدةلذلك الشيء ؛ لأن المعلول الواحد له علة واحدة .

والتأليف : هو جعل الأشياء الكثيرة شيئاً يمكن أن نطلق عليه [ الواحد] بوجه . فالمبادئ تتأدى إلى المطالب بالتأليف وكذلك قد يكون للمبادئ بالنسبة إلى المطالب .

والتأليف المراد به في هذا الموضع لايخلو :

من أن يكون لبعض أجزائه عند البعض وضع ما ، وذلك هو الترتيب .

ومن أن يعرض لجميع الأجزاء صورة ، أو حالة ، بسببها يقال لها [ واحد] وهي الهيئة ، وهي متأخرة بالذات عن الترتيب ، كما هو متأخر عن التأليف .

فإذن لايخلو هذا الانتقال من ترتيب وهيئة للمبادئ التي ينتقل منها إلى المطالب أيضاً ، ترتيب وهيئة على القياس المذكور .

(٧) أقول صواب الترتيب في القول الشارح مثلا ، أن يوضع الجنس أولا ،
 ثم يقيد بالفصل .

وصواب الهيئة أن يجعل للأجزاء صورة وحدانية ، يطابق بها صورة المطلوب . وصواب الترتيب في مقدمات القياس . أن تكون الحدود في الوضع والحمل على ما ينبغي. ( ٨ ) وكثيراً ما يكون الوجه الذي ليس بصواب شبهاً بالصواب ، أو موهماً أنه شبيه به.

وصواب الهيئة أن يكون الربط بينها في :

الكيف والحم والجهة

على ما ينبغى .

وصواب الترتيب فى القياس أن تكون أوضاع المقدمات فيه ، على ما ينبغى . وصواب الهيئة أن يكون من ضرب منتج .

والفساد في البابين أن يكون بخلاف، ذلك .

وقد أسند الإصابة وعدمها ، إلى الصور وحدها ، دون المواد ؛ لأن المواد الأولى لجميع المطالب هي التصورات .

والتصورات الساذجة لاتنسب إلى الصواب والحطأ ما لم تقارن حكماً .

واستعمال المواد التي لا تناسب المطلوب لاينفك عن سوء ترتيب وهيئة ، ألبنة : إما بقياس يعض الأجزاء إلى بعض .

وإما بقياسها إلى المطلوب .

أما المواد القريبة للأقيسة التي هي المقدمات ، فقد يقع الفساد فيها أنفسها ، دون الهيئة والترتيب اللاحقين لها . وذلك لما فيها من الترتيب والهيئة بالنسبة إلى الأفراد الأولى .

(٨) أما باعتبار الصور وحدها .

فالصواب هو القياس .

والشبيه به هو الاستقراء ؛ لأنه انتقال من جزئيات إلى كليها ، كما أن القياس انتقال من كلي إلى جزئياته .

والموهم أنه شبيه به هو التمثيل ؛ فإن إيراد الجزئى الواحد فى التمثيل ؛ لإثبات الحكم المشترك ، يوهم مشاركة سائر الجزئيات له فى ذلك ، حتى يظن أنه استقراء .

وأما باعتبار المواد وحدها ، أعنى القريبة ؛ فإن المواد الأولى لا توصف بالصواب أو غير الصواب كما مر .

والصواب منها: هو القضايا الواجب قبولها.

والشبيه به من وجه :

(٩) فالمنطق علم يتعلم فيه ضروب الانتقالات، من أمور حاصلة في ذهن الإنسان ، إلى أمور مستحصلة .

المسلمات ، والمقبولات ، والمظنونات

و معالم الأولوب

ومن وجه آخر: المشبهات بالأوليات .

والموهم أنه شبيه به : المشبهات بالمسلمات .

وأما باعتبارهما معاً : فالصواب هو البرهان .

والشبيه به : الجدل والحطابة ، من وجه .

والسفسطة من وجه .

والموهم أنه شبيه به : المشاغبة ؛ فإنها تشبه الحدل .

كما أن السفسطة تشبه البرهان .

والفاضل الشارح ، عد الجدل والحطابة ، في الصواب .

وجعل الشبيه به المغالطة .

والموهم أنه شبيه به : المشاغبة .

و بلزم على ذلك : أن يكون الحدل من جملة الشبيه ؛ لأن المشاغبة توهم أنها جدل ( ٩ ) أقول : هذا إلى آخره رسم المنطق بحسب ذاته ، لا بالقياس إلى غيره .

فالعلم جنسه ، والباق من قبيل الحواص .

وإنما أخرَّر هذا الرسم إلى هذا الموضع ؛ لأن هذه الخاصة - أعنى الاشمَّال على بيان الانتقالات الجيدة والردية - لم تكن بينة .

فلما بانت عرفه بها.

وقوله : [ يتعلم فيه] في بعض النسخ [ يتعلم منه ضروب الانتقالات] .

والأول: يقتضى حمل الضروب على الضروب الكلية ، التي هي كالقوانين ، وبيامها المسائل المنطقية .

والثانى : يقتضى حملها عل جزئياتها المتعلقة بالمواد، على ما هى مستعملة فى سائر العلوم .

وإنما قال : [ علم يتعلم فيه ضروب الانتقالات] .

ولم يقل : [ علم ضروب الانتقالات ] .

- (١٠) وأحوال تلك الأمور
- (١١) وعددُ أصناف ترتيب الانتقالات فيه وهيئتُه جاريان على الاستقامة وأصناف ماليس كذلك والستقامة وأصناف

لأن المقصود من المنطق بالقصد الأول ليس هو أن تعلم ضروب الانتقالات بل المقصود هو الإصابة في الفكر ، كما تقدم .

والعلم بالضروب إنما صار مقصوداً بقصد ثان ؛ لأن الإصابة مفتقرة إلى ذلك . والفاضل الشارح أفاد أنه إنما قال : [ للمنطق علم يتعلم منه ضروب الانتقالات . وللطب علم يتعرف منه أحوال بدن الإنسان] لأن الجزئيات التي يستعمل المنطق فيها ، كليات في أنفسها هي العلوم . والجزئيات التي يستعمل الطب فيها أبدان جزئية لنوع الانسان .

وقد بخص العلم بالكليات ، والمعرفة بالجزئيات .

(١٠) أقول : العلم بماهيات تلك الأمور معقولات أولى ، وبأحوالها معقولات ثانية وهى كوبها : ذاتية ، وعرضية ، ومحمولة، وموضوعة ، ومتناسبة ، وغير متناسبة ، وما يجرى مجراها .

فالعلم بذلك مقصود ثالث يقصد ؛ لأن ضروب الانتقالات تعرف بذلك . (١١) أقول :

فالأول : هو الضروب المنتجة من القياسات البرهانية ، والحدود التامة .

والثانى : ما عداها مما يشتمل على فساد صورى أو مادى من الأقيسة والتعريفات المستعملة في سائر الصناعات ، ومما لايستعمل أصلا لظهور فساده.

والعجب : أن الفاضل الشارح عد د الجدل ، و د الحطابة » في المستقيمة ؛ ود الاستقراء ، والتمثيل في غيرها . والعمدة في د الحطابة » التمثيل ، وفي د الجدل ، الاستقراء على ما يتبين فيهما .

## الفصل الأول إشارة

(١) وكل تحقيق يتعلق بترتيب الأشياء حتى يتأدى منها إلى غيرها ، بل بكل تأليف، فذلك التحقيق يحوج إلى تعرف المفردات التي يقع فيها الترتيب والتأليف .

(١) أقول : كل تحقيق : أى كل تحصيل أو إثبات علمي.

والتأليف أقدم من الترتيب بالذات، كما مر.

والترتيب أخص من التأليف ، لا بأن يوجد تأليف من أشياء لها وضع ما : عقلا، أو حسًا ، من غير ترتيب – فإن ذلك لا يمكن ، بل ربما لا يعتبر فيه الترتيب – بل بأن الترتيب المعين يستلزم التأليف المعين ، والتأليف المعين لا يستلزم الترتيب المعين ، بل يستلزم ترتيبًا ما ، مما يمكن وقوعه في تلك الأجزاء .

مثلا التأليف من (١، ٠٠ ح) يمكن أن يقع على هذا الترتيب، ويمكن أن يقع غلى ترتيب (٠، ١، ح) و غيره ، مما يمكن .

والمراد: أن كل تحقيق متعلق بترتيب يؤدى إليه ، بل كل تأليف فإنه يحوج إلى تعرف المفردات التي هي مواد الترتيب والتأليف ؛ لأن اختصاص الترتيب المعين بالتأدية إلى المطلوب دون ما عداه ، مما يمكن وقوعه فيها ، إنما يكون من قبيل تلك المواد بوأحوالها .

وليس المراد من قوله : ( بكل تأليف) ما يفهم منه أن كل واحد مما هو ( تحقيق) موصوف بالتعلق بكل واحد من التأليفات المنتجة وغير المنتجة ، بل المراد منه أن كل تحقيق، متعلق بترتيب ، بل بأى تأليف اتفق أنه كذا وكذا .

و إنما قال كذلك ؛ ليعلم أن علة الاحتياج إلى تعرفالمفردات ليست هي الترتيب ، بل أعم منه ، وهو التأليف .

- (٢) لامن كل وجه ، بل من الوجه الذى لأجله يصلح أن يقعا فها .
- (٣) ولذلك ما يحوج المنطق إلى أن يراعى أحوالا من أحوال المعانى المفردة ثم ينتقل منها إلى مراعاة أحوال التأليف\*
- (٢) أى لا من حيث هي معقولات أولى ، وطبائع لأعيان الموجودات ، بل من حيث هي معقولات ثانية .
- فإن البحث عن المعقولات الثانية من حيث هي معقولات ثانية يتعلق بالفلسفة الأولى بل من حيث يتعلق منها إلى غيرها .
  - (٣) أقول : التأليف صنفان : أول ، وثان .
- والأول : يقع فى الأحوال الشارحة ، وفى القضايا . وأجزاؤه مفردات تذكر أحوالها الصورية فى [ إيساغوجي] . والمادية فى [ قاطيغورياس] .
- والثانى : يقع فى الحجج ، وأجزاؤه قضايا ، هى : مفردات بالقياس إليها ، ومؤلفات بالقياس إلى ما قبلها . وتذكر أحوالها :
- الصورية : فى [ بارار ميناس ] ويشتمل عليه [ النهج الثالث ، والرابع ، والحامس] من هذا الكتاب .
- والمادنة في أثناء مباحث الصناعات الحمسة ، ويشتمل عليها [ النهجالسادس] .

#### الفصل الثانى

#### إشارة

- (١) ولأن بين اللفظ والمعنى علاقة ما ،
- (٢) وربما أثرت أحوال في اللفظ في أحوال المعنى .
- (٣) فلذلك يلزم المنطق أيضاً أن يراعى جانب اللفظ المطلق من
   حيث ذلك غير مقيد بلغة قوم دون قوم .
- (١) أقول: الشيء: وجود في الأعيان، ووجود في الأذهان، ووجود في العبارة، ووجود في الكتابة.

والكتابة تدل على العبارة ، وهي على المعنى الذهني ، وهما دلالتان وضعيتان تختلفان باختلاف الأوضاع .

وللذهبي على الحارجي دلالة طبيعية لا تختلف أصلا : فبين اللفظ والمعي علاقة غير طبيعية ؛ فلذلك قال [علاقة ما] لأن العلاقة الحقيقية هي التي بين المعيي والعين.

 (٢) الانتقالات الذهنية قد تكون بألفاظ ذهنية ؛ وذلك لرسوخ العلاقة المذكورة في الأذهان؛ فلهذا السبب ربما تأدت الأحوال الحاصة بالألفاظ إلى توهم أمثالها في المعانى وتتغير المعانى بتغيرها .

والأغلاط التي تعرض بسبب الألفاظ مثل ما يكون باشتراك الاسم، مثلا إنما تسرى إلى المعاني لاشتال الألفاظ الذهنية أيضاً عليها .

(٣) أى نظره فى المعانى إنما يكون بالقصد الأول، وفى الألفاظ بقصد ثان. ونظره فى الألفاظ ـ من حيث ذلك غير مقيد بلغة قوم دون أخرى \_ هو معرفة : حال إفرادها ، وتركيبها ، واشتراكها ، وتشكيكها ، وسائر أحوالها فى دلالاتها : كلخول السلب على الربط المقتضى للسلب ، وعكسه المقتضى للعدول . وكذلك دخولهما على الجهة . ودخول الجهة عليهما .

## (٤) إلا فيما يقل .

وبالجملة سائر ما يذكر في شرائط النقيض والمغالطات اللفظية .

<sup>(</sup>٤) يريد به ما يختص باللغة التي يستعملها المنطق ويتغير به حال المعنى فإنه يلزمه أن يتنبه له وينبه عليه ؛ وذلك كدلالة (لام التعريف) — في لغة العرب — على استغراق الجنس وعموم الطبيعة ، ودلالة (إنما) هو على مساواة حدى القضية ، ودلالة (صيغة السلب الكلى) على الممنى المتعارف الذي يجيء بيانه .

### الفصل الثالث إشارة

- (١) ولأن المحهول بإزاء المعلوم .
- (٢) فكما أن الشيء قديعلم تصوراً ساذجاً ، مثل عامنا بمعنى اسم المثلث ، وقد يعلم تصوراً معه تصديق .
  - (٣) مثل علمنا أن كل مثلث فإن زواياه مساوية لقائمتين .
- (٤) كذلك الشيء قديجهل من طريق التصور ، فلا يتصور معناه إلى أن يتعرف مثل [ ذى الاشمين] و [ المنفصل] وغيرهما .
- (١) الجهل البسيط يقابل العلم تقابل العدم والملكة ، ومعه قد يستحصل العلم .
   والجمل المركب يقابله تقابل الضدين ، ومعه لا يمكن أن يستحصل العلم .
- وأراد بالمجهول ههنا الحهل البسيط ، وقسمه قسمة مقابلة إلى التصور والتصديق ؛ فإن الأعدام لا تبايز إلا بالملكات ، ولا تنقسم إلا بأقسامها .
- (٢) تنبيه على عدم العناد بين التصور والتصديق ؛ فإن أحدهما يستازم الآخر ،
   بل العناد بين عدم التصديق مع التصور الذي عبر عنه بقوله : [ ساذجا ] وبين وجوده معه .
- وإنما قال : [ بمعنى اسم المثلث ] ولم يقل [ بمعنى المثلث] لأن النصور قد يكون بحسب الاسم ، وقد يكون بحسب الذات .
  - والأول : قد يتعرى عن التصديق .
- والثانى : لا يتعرى ، لأنه متأخر عن العلم بهيئة التصور ، فلا يحسن التمثيل به فى التصور الساذج .
- (٣) ذلك تصديق يبرهن عليه في الشكل الثاني والثلاثين ، في المقالة الأولى من
   كتاب ( الأصول) ل ( إقليدس )
  - ( ٤ ) أقول : تعريفهما يحتاج إلى مقدمات هي هذه :
- نقول: لما كانت الأعداد إنما تتألف من ( الواحد) فالنسبة التي لبعضها إلى بعض

 (٥) وقد يجهل من جهة التصديق إلى أن يتعلم ، مثل كون القطر قويًا على ضلعى القائمة التي يوترها .

\_\_\_\_

تكون لا محالة بحيث يعد كلا المنتسبين إما أحدهما أو ثالث ، أعنى أقل منهما ، حنى الواحد . وهى النسب العددية ، والمقادير التي نوعها واحد ، كالخطوط مثلا أو السطوح ، فلها إما نسب عددية تقتضى تشاركها ، أو نسب تختص بها ، وهى التي تكون بحيث لا يعد المنتسبين أحدهما ، ولا شيء يعد غيرهما . وهي تقتضى تباينهما .

فالنسب المقدارية الشاملة لهما أعم من العددية. والخط المساوى لضلع المربع يحيط به؛ ولذلك يقال له : إنه قوى عليه ؛ فإن المربع يتكون من ضرب ذلك الخط في نفسه .

والمنطق من المقادير ما يشارك مقداراً مفروضاً . والأصم ما يباينه ، فالحط المنطق فى الطول ما يشارك خطاً آخر مفروضاً بنفسه . والمنطق فى القوة ما يتشارك مربعا هما .

وكل منطق في الطول منطق في القوة ولاينعكس .

وإذا تقرر هذا فنقول: إذا فرض خطان متباينان فى الطول ، ومنطقان فى القوة ، كخطين يكون نسبة أحدهما إلى الآخر نسبة الحمسة إلى جذر الثلاثة مثلا ؛ فإنه يسمى مجموعهما بر (ذى الاسمين)وفضل أطولهما على الأصغر بر (المنفصل) وأحوالهما مذكورة فى المقالة العاشرة من كتاب (الأصول).

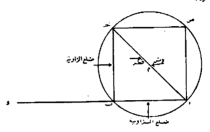
( ٥ ) الزاوية القائمة هي كل واحدة من الحادثتين المتساويتين على جنبي خط مستقم يتصل بآخر مثله على الاستقامة ويسمى الحطان ضلعيهما .

وتشبه الزاوية مع ضلعيها بالقوس ؛ ولذلك يسمى كل خط ثالث متعرض يتصل بهما (وتَـرا) بالقياس إليهما ، ويسمى أيضاً (قطرا)

لأنه يكون قطراً للدائرة التي يمر محيطها بالزوايا الثلاث الحادثة من الحطوط الثلاثة . وأيضاً لأنه ينصف السطح المتوازى الأضلاع الذي يحيط به الضلعان .

## (٦) فالسلوك الطلبي منًّا في العلوم ونحوها .

وهذه صورتها ه



فهذا القطر قموى على ضلعى القائمة التي يوترها القطر ، أى يساوى مربعه مربعيهما ؛ فإن قوة الحط مربعه الذي يحيط به كما مر .

مثلا: إذا كان أحد الضلعين أربعة ، والآخر ثلاثة : فالقطر يكون خسة ، لأن مربعه ــ وهو خسة وعشرون ــ يساوى مجموع مربعيهما ، وهما : ستة عشر ، وتسعة . وبرهان ذلك مذكور فى الشكل المعروف بر العروس) وهو السابع والأربعون من المقالة الأولى من (الأصول)

وإنما قال (فى التصور المجهول إلى أن يتعرف . وفى التصديق المجهول إلى أن يتعلم) لأن المعرفة والعلم كما ينسبان إلى الجزئى والكلى . قد ينسبان إلى الإدراك المسبوق بالعدم ، أو إلى الأخير من الإدراكين لشيء واحد يتخلل بينهما عدم ، وإلى المجرد عن هذين الاعتبارين

ولذلك لايوصف ( الإله تعالى ) ب ( العارف ) ويوصف بر العالم) .

وقد ينسبان إلى البسيط والمركب ، ولذلك يقال ( عرفت الله) ولا يقال ( علمته ) فلهذا الاعتبار الأخير خص التصور لبساطته ــ بالقياس إلى التصديق ــ بـ ( التعرف ) وخص التصديق لتركبه بـ ( التعلم )

(٦) أقول : يريد بقوله [ ونحوها ] ما عدا التصور النام ، واليقين من التصورات الناقصة ، والظنون .

<sup>.</sup> الزاوية ا ب ح تكون قائمة إذا كانت مساوية الزاوية ب حد؛ لأنهما حدثتا على جنبي الحط =

إما أن يتجه إلى تصور يستحصل .

وإما أن يتجه إلى تصديق يستحصل .

وقد جرت العادة بأن يسمى الشيء الموصل إلى التصور المطلوب [قولا شارحاً] فمنه حد ومنه رسم ونحوه .

(٧) وأن يسمى الشيء ألموصل إلى التصديق المطلوب [حجة]:
 فنها [قالس].

واعلم أن الحد يتألف من الذاتيات . والرسم من العرضيات .

والحدْ فى اللغة المنع. ويقال للحاجزبين الشّيئين حد. وحد الشيء طرفه، وإنما سمى الطرف حدًّا ؛ لأنه يمنع أن يدخل فيه خارج، أو يخرج عنه داخل.

والرسم هو الأثر .

والذاتيات هي أمور داخلة ، وتدل على شيء هي ماهيته .

والعرضيات خارجة ، وتدل على شيء هي آثاره وعوارضه .

فسمى التعريف بتلك (حداً) وبهذه ( رسماً)

وقوله [ ونحوه ] يريد به ما دون الرسم من الأمثلة وغيرها.

( ٧ ) أفول :

القياس : تقدير الشيء على مثال شيء آخر ، يقال : قاس القذة بالقذة . والقائس يقيس الجزئي بالكلي في الحكم الثابت للكلي .

المستقيم حب المتصل بالخطأو في غير جهة امتداده . والزاوية ب مع ضلعيها اب ، ب ح تشبه القوس ؛ لأنها زاوية ، لا لخصوص أنها قائمة .

والخط اح: يسمى ( وترأ ) بالنسبة لهذين الضلعين لأنه متعرض قد اتصل بهما . .

ويسمى ( قطراً ) لأنه قطر الدائرة الى مركزها (م) والى بمر محيطها بالزوايا الثلاث 🔼 ، ܓﺏ، ܓ < . الحادثة من التقاء الحطوط الثلالة – ١ □ . ﺏ < ، حا د – بعضها بعض.

ويسمى (قطراً) أيضاً لأنه ينصف السطح المتوازى الأضلاع ١٠٠٠ ب حص الذي يحيط به ضلما الزاوية القائمة ال مدين الضلعين ضلما الزاوية القائمة ال مدين الضلعين الضلعين المسلعين المسلعين المسلع المتوازى الأضلاع يحيط به إحاطة كاملة أربعة أضلاع لا الثان.

- ومنها [استقراء] .
- (٨) ومنهما يصار من الحاصل إلى المطاوب .
- فلا سبيل إلى درك مطلوب محهول إلا من قبـتل حاصل معلوم .
- ( 9) ولا سبيل أيضاً إلى ذلك ، مع الحاصل المعلوم ، إلا بالتفطن للجهة التي لأجلها صار مودياً إلى المطلوب .

والاستقراء : قصد القرى قرية فقربة . يقال : استقريت البلاد إذا تتبعثها: تخرج من أرض إلى أرض . والمستقرئ يتتبع الجزئيات جزئيًّا فجزئيًّا ليتحصل الكلي .

قوله ( ونحوه ) يريد به التمثيل، ويسميه الفقهاء قياساً ؛ لأنه إلحاق جزئى بجزئى آخر فى الحكم .

<sup>(</sup> ٨ ) يريد بـ ( الحاصل المعلوم ) مبادئ ذلك المطلوب التي مر ذكرها .

<sup>(</sup> ٩ ) أقول : يريد بر التفطن) ملاحظة الترتيب والهيئة المذكورين ؛ لأن حصول المبادئ وحدها لو كان كافياً ، لكان العالم بالقضايا الواجب قبولها ، عالماً بجميع العلوم . وأيضاً ، فربما علم الإنسان أن البكر لا تحبل ، وأن هندا مثلا بكر ، ثم يراها عظيمة البطن فيظها حبلي وذلك لعدم الترتيب والهيئة في علميه .

وعليه يقاس في التصور .

### الفصل الرابع إشارة

- (١) فالمنطقى ناظر فى الأمور المتقدمة المناسبة لمطلوب مطلوب.
  - (٢) وفى كيفية تأدمها بالطالب إلى المطلوب المحهول .

فقصاري أمر المنطقي ، إذن :

أن يعرف مبادئ القول الشارح، وكيفية تأليفه ، حدًّا كان أو

غىرە .

وأن يعرف مبادئ الحجة ، وكيفية تأليفها قياساً كان أو غبره .

- (٣) وأول ما يفتتح به منه فإنما يفتتح بالأشياء المفردة التي منها
   يتألف الحد والقياس وما يجرى محراهما ، فلنفتتح الآن .
  - (٤) ولنبدأ بتعريف كيفية دلالة اللفظ على المعنى ٥

 <sup>(</sup>١) أقول: لا يريد بذلك ، المطالب الجزئية التي مع المواد ، كحدوث العالم ، بل
 المطالب الكلية : التصورية ، أوالتصديقية ، المجردة عن المواد ، حقيقية كانت أو غير
 حقيقية . والأمور المتقدمة هي مباديها المناسبة لها على الوجه الكلي القانوني أيضاً .

 <sup>(</sup> ۲ ) أي في حال مناسبتها والتفطن المذكور .

وبالجملة فقد صرح في هذا الفصل ، إذ ذكر أن المنطقي ناظر في الأمور المتقدمة المناسبة ، وأن قصارى أمره ، أن يعرف في مبادئ القول الشارح والحجة ، بالاحتياج إلى المنطق في الحركة الأولى من حركتي الفكر ، وفيها يتلوهما من بافي كلامه ، بالاحتياج إليه في الحركة الثانية ، وذلك بؤكد ما قلناه أو لا .

<sup>(</sup> ٣ ) أقول : يريد به ما تبين فى كتاب ( إيساغوجي )

<sup>(</sup>٤) فبدأ بما هو أبعد من المقصود الأول من المنطق؛ لانحلال المقصود إليه آخر الأمر.

## الفصل الخامس إشارة إلى دلالة اللفظ على المعنى

(١) اللفظ يدل على المعنى.

إما على سبيل المطابقة ، بأن يكون ذلك اللفظ موضوعاً لذلك المعنى وبإزائه : مثل دلالة « المثلث » على الشكل المحيط به ثلاثة أضلع .

وإما على سبيل التضمن بأن يكون المعنى جزءًا من المعنى الذى يطابقه اللفظ: مثل دلالة « المثلث » على « الشكل » فإنه يدل على « الشكل » ، لا على أنه اسم « الشكل » بل على أنه اسم لمعنى جزؤه الشكل .

وإما على سبيل الاستنباع والالتزام ، بأن يكون اللفظ دالا بالمطابقة على معنى ، ويكون ذلك المعنى يلزمه معنى غيره كالرفيق الحارجى ، لا كالحزء منه ، بل هو مصاحب ملازم له ، مثل دلالة لفظ « السقف » على « الحائط » و « الإنسان » على « قابل صنعة الكتابة » «

<sup>(</sup>١) أقول :

دلالة المطابقة وضعية صرفة .

ودلالتا التضمن والالتزام باشتراك العقل ، والوضم ، ويشترط فيهما أن لا يكون الاسم دالا بالاشتراك على المعنى وعلى جزئه ، كالممكن على العام والحاص ، أو عليه وعلى لازمه ، كالشمس على الجرم والنور .

بل يكون بانتقال عقلي عن أحدهما إلى الآخر .

• • • • • •

قوله في الالتزام [ مثل دلالة لفظ السقف على الحائط ، والإنسان على قابل صنعة ا الكتابة ]

ذكر له مثالين:

أحدهما : لازم لا يحمل على ملزومه .

**والثانى :** لازم يحمل .

وإنما قال : [ قابل صنعة الكتابة] ولم يقل ( الكاتب) لأن الأول يلزم الإنسان ، والثاني لا يلزمه .

وذهب الفاضل الشارح: إلى أن ( الالتزام مهجور فى العلوم ) واستدل عليه بأن الدلالة على جميع اللوازم محالة ؛ إذ هي غير متناهية

وعلى البين مها باطلة ؛ لأن البين عند شخص ربما لايكون بينا عند آخر ، فلا يصلح لأن يعول عليه .

أقول : وهذا بعينه يقدح في المطابقة أيضاً ؛ لأن الوضع بالقياس إلى الأشخاص مختلف .

والحق فيه : أن الالتزام في جواب ٥ ماهو ٥ وما يجرى مجراه من الحدود التامة لا يجوزأن يستعمل على ما يجيء بيانه .

وأما فى سائر المواضع فقد يعتبر ، ولولا اعتباره لم يستعمل فى الحدود والرسوم الناقصة الحالية عن الأجناس ، إذ هى لاتدل على الماهيات المحدودات إلا بالالتزام كما يتبين ، وفى نسخة كما بين .

١

## الفصل السادس إشارة إلى المحمول

(١) إذا قلنا: إن « الشكل » محمول على « المثلث » ، فليس معناه أن حقيقة « المثلث » هي حقيقة « الشكل » .

ولكن معناه : أن الشيء الذي يقال له « مثلث » هو بعينه يقال له : إنه « شكل » : سواء كان في نفسه معنى ثالثاً ، أو كان في نفسه أحدهما ه

(١) أقول: هذا البحث يورد بعد مباحث الألفاظ، ولعل الشيخ أورده ههنا
 ليعرف أن إطلاق الاسم على المعنى ليس بحمل.

والحمل الذي بينه في هذا الفصل هو حمل و هو ٥ المسمى بحمل المواطأة ، ومعناه كما قال: أن الشيء الذي يقال له و المثلث ، هو بعينه يقال له : ه إنه شكل ، سواء كان ذلك الشيء في نفسه معنى ثالثاً مغايراً للمثلث والشكل، أو كان في نفسه هو المثلث بعينه ، أو الشكل بعينه .

فهذا الحمل يستدعى اتحاد الموضوع والمحمول من وجه ، وتغايرهما من وجه . وما به الاتحاد غير ما به التغاير.

فما به الاتحاد شيء واحد ، وهو الذي عبر عنه الشيخ؛ [ الشيء ] .

وما به التغاير قد يمكن أن يكون شيئين متغايرين يضاف كل واحد مهما إلى ما به الاتحاد : ك ( النطق) و ( الضحك) المضافين إلى الإنسان اللذين يعبر عهما با( الضاحك) و ( الناطق) وحينئذ إن جعلا موضوعاً ومحمولا كان ما به الاتحاد شيئاً ثالثاً مغاماً لهما .

وذلك معنى قوله: [كان في نفسه معنى ثالثاً]

وقد يمكن أن يكون شيئاً واحداً بضاف إلى ما به الانحاد ، ك ( التثليث) المضاف إلى الشكل الذي يعبر عن المجموع بـ ( المثلث) وحينئذ :

إن جعل ذلك المجموع موضوعاً كان المحمول ما به الاتحاد وحده مجرداً عما به التغاير ، كما يقال : إن المثلث شكل .

وإن جعل محمولا كان الموضوع ما به الاتحاد وحده، كما يقال مثلا: إن الشكل مثلث . وذلك معنى قوله : [ أو كان فى نفسه أحدهما ] .

ونوع آخر من الحمل يسمى حمل الاشتقاق وهو حمل « هو ذو هو، وهو كالبياض على الجسم ، والمحمول بذلك الحمل لايحمل على الموضوع وحده بالمواطأة ، بل يحمل مع لفظ « ذو » كما يقال : الجسم ذو بياض ، أو يشتق منه اسم كالأبيض ، فيحمل بالمواطأة عليه ، كما يقال : الجسم أبيض ، والمحمول بالمقيقة هو الأول .

## الفصل السابع إشارة إلى اللفظ المفرد والمركب

(١) اعلم أن اللفظ قد يكون مفرداً ، وقد يكون مركباً .

واللفظ المفرد: هو الذى لا يراد بالحزء منه دلالة أصلا ، حين هو جزؤه . مثل تسميتك إنساناً بعبد الله ؛ فإنك حين تدل مهذا على ذاته ، لا على صفته من كونه « عبد الله » فلست تريد بقولك « عبد » شيئاً أصلا . فكيف إذا سميته بـ « عيسى » ؟

بلى ، فى موضع آخر قد تقول « عبد الله » وتعنى بـ « عبد » شيئاً ، وحينئذ يكون « عبد الله » نعتاً له ، لا اسها ، وهو مركب لا مفرد .

والمركب: هو ما يخالف المفرد ، ويسمى « قولا »

فنه قول تام ، وهو الذي كل جزء منه لفظ تام الدلالة : اسم، أو فعل – وهو الذي يسميه المنطقيون « كلمة » – وهو الذي يدل على معيى موجود لشيء غير معين في زمان معين من الأزمنة الثلاثة ، وذلك مثل قولك : حيوان ناطق .

ومنه قول ناقص ، مثل قواك « فى الدار » وقولك « لا إنسان » فإن الحزء من أمثال هذين يراد به الدلالة ، إلا أن أحد الحزأين أداة لا يتم مفهومها إلا بقرينة مثل « لا » و « فى » فإن القائل : « زيد لا . . . » و « زيد فى . . . » لا يكون قد دل على كمال ما يدل عليه فى مثله ، ما لم يقل « فى الدار » أو « لا إنسان » لأن « فى » و « لا » ، أداتان ليستا كالأسهاء والأفعال ه

(١) أقول : قبل فى التعليم الأول : إن المفرد هو الذى ليس لجزئه دلالة أصلا. واعترض عليه بعض المتأخرين به عبد الله ، وأمثاله ، إذا جعل علماً لشخص ؛ فإنه مفرد ؛ مع أن لأجزائه دلالة ما .

ثم استدركه فجعل المفرد « ما لايدل جزؤه على جزء معناه»

وأدى ذلك إلى أن ثلَّت القسمة بعض من جاء بعده ، وجعل اللفظ :

إما أن لايدل جزؤه على شيء أصلا ، وهو المفرد .

أو يدل على شيء غير جزء معناه ، وهو معناه المركب

أو على جزء معناه وهو المؤلف .

والسبب فى ذلك سوء الفهم وقلة الاعتبار لما ينبغى أن يفهم ويعتبر ؛ وذلك لأن دلالة اللفظ لما كانت وضعية كانت متعلقة بإرادة المتلفظ الجارية على قانون الوضع .

فما يتلفظ به ، ويراد به معنى ما ، ويفهم منه ذلك المعنى ، يقال له : إنه دال على ذلك المعنى .

وما سوى ذلك المعنى مما لانتعلق به إرادة المتافظ ، وإن كان ذلك اللفظ ،أو جزء منه ــ بحسب تلك اللغة ، أو لغة أخرى ، أو بإرادة أخرى ــ يصلح لأن يدل به عليه ، فلا يقال له : إنه دال عليه .

وإذا ثبت هذا فنقول : اللفظ الذي لايراد بجزته دلالة على جزء معناه لا يخلو : من أن يراد بجزئه دلالة على شيء آخر .

أولا براد .

وعلى التقدير الأول لاتكون دلالة ذلك الجزء متعلقة بكونه جزءاً من اللفظ الأول ، بل قد يكون ذلك الجزء بذلك الاعتبار لفظاً برأسه دالا على معنى آخر ، بإرادة أخرى ، وليس كلامنا فيه .

فإذن لا يكون بلخرة اللفظ الدال من حيث هو جزؤه ، دلالة أصلا ، وذلك هو التقدير الثانى بعينه ، فحصل من ذلك أن اللفظ الذى لايراد بجزئه دلالة على جزء معناه ، لايدل جزؤه على شيء .

فإذن الرسمان ــ أعنى القديم والمحدث ــ للمفرد ، متساويان فى الدلالة ، من غير عمو م وخصوص .

ولو تأمل متأمل وأنصف من نفسه لايجد بين لفظ ٥ عبد ٥ من « عبد الله ٥ إذا كان علماً ، وبين لفظ « إن « من « إنسان » تفاوتاً فى المعنى ، فإن كليهما يصلحان لأن يدل لهما فى حال آخر على شيء .

وأما كون الأول منقولا من نعت ، والثانى غير منقول . فأمر يرجع إلى حال الألفاظ ولا يتغير بهما أحوال الاسم فى الدلالة .

فظهر من ذلك أن الرسم المنقول من التعليم الأول صحيح . وأن « المفرد » في المعنى شيء واحد ، وكذلك ما يقابله هو المسمى « مركباً » أو « مؤلفا »

ونرجع إلى تتبع ألفاظ الكتاب فنقول: قال الشيخ: [ المفرد هو الذى لايراد بالجزء منه دلالة أصلا ] زاد فى الرسم القديم ذكر ( الإرادة) تنبيهاً على أن المرجع فى دلالة اللفظ هو إرادة المتلفظ .

وقال : [حين هو جزؤه] ليعلم أن الجزء — من حيث هو جزء — لايدل على شيء آخر، فإن دل بإرادة أخرى على شيء آخر لا يكون من حيث هو جزؤه ، ولا ينافى ما قصدناه .

وجعل مقابل ( المفرد ) ( مركباً ) فإن الفرق بين ( المؤلف ) ، و ( المركب ) على الاصطلاح الجديد لا فائدة له في هذا العلم .

قوله : [ فمنه قول تام وهو الذي كل جزء منه لفظ تام الدلالة اسم أو فعل ]

أقول : الأقوال تنحل إلى ثلاثة أشياء : أسهاء ، وأفعال ، وحروف .

وتشترك فى أربعة أشياء ؛ وهمى كونها ، ألفاظاً ، مفردة ، دالة على المعانى ، بالوضع والتواطؤ .

فإن المعنى الجامع لهذه الأربعة جنسها ، وتفترق أولا بفصلين ، هما : دلالتها في نفسها ، أو في غيرها وذلك لأنه :

كما أن من الموجودات : قائمًا بنفسه ، هو الجوهر ؛ وقائمًا بغيره هو العرض . ومن المعقولات : معقولا بنفسه هو الذات ، ومعقولا بغيره هو الصفة .

كذلك من الألفاظ: ما هو دال في نفسه ، ودال في غيره .

والأخبر: هو الحرف ، وهو الأداة .

والأول : جنس يقسمه فصلان آخران : هما التعلق يزمان معين من الأزمنة الثلاثة ؟ والتجرد عن ذلك .

والأخير: هو الاسم .

والأول: هو الفعل ، ويسميه المنطقيون ٩ كلمة ٧ . والفعل عند النحاة أعم منه عند المنطقيين ، فإنهم يسمون الكلمات المؤلفة مع الضهائر ؛ كقولنا : أمشى ، أيضاً ، نعلا .

ففصول الفعل ، ملكات . وفصول الاسم والحرف أعدامها . والأعدام تعرف ب « الملكات » ولاينعكس ؛ فلذلك اقتصر الشيخ على إيراد حل الفعل ؛ إذ هو يتناول حديهما بالقوة ، فقال في حده : [ هو الذي يدل على معنى موجود ، لشيء غير معين ، في زمان معين ، من الأزمنة الثلاثة ] .

والفعل لا ينفك \_ بعد الأمور الحمسة . أعنى الأربعة المشتركة ، والاستقلال فى الدلالة المشترك بينه وبين الاسم ــ عن شيئين :

أحدهما : كون معناه موجوداً لغيره ، مرتبطاً لذاته به . وذلك الغير هو الفاعل. وهو قد يكون معيناً وقد لا يكون ، لكن وجود التعين وعدمه لايتعلق بالفعل نفسه ، فهو في نفسه إنما يقتضي الاحتياج إلى غير لا بعينه ، لا إلى غير بشرط أن يكون لا بعينه؛ فإن بينهما فرقاً كبيراً وهو المراد من قوله: [ موجود لشيء غير معين ]

وقد تشاركه الأساء المتصلة بالأفعال كالفاعل ، والمفعول ، والصفة ؛ في هذا . والثاني : حصوله في زمان معين

فإن من الأسهاء ما يدل على نفس الزمان كالوقت

ومنها ما يدل على ما جزؤه الزمان كالصبوح

ومنها ما يدل على معنى إنما بحصل في زمان لابعينه ، كجميع الأسهاء المتصلة بالأفعال . وجميعها مجردة عن الزمان المعين الذي يحصل فيه المعنى . أما ما تعين زمانه يحسب حصول المعنى فيه فهو الفعل لا غير ، وهو المراد من قوله: [ في زمان معين من الثلاثة ] .

والحد الذي أورده الشيخ ناقص غير متناول لجميع الذاتيات ، لا سيما الفصل الذي يميزه عن الحرف إلا بالنزام .

والحد التام للفعل التام ، أن يقال : الفعل لفظ مفرد يدل بالوضع على معنى مستقل بنفسه ، ويتعلق بشيء لا بعينه فى زبان من الأزمنة الثلاثة يعينه ذلك التعلق .

فالأقعال الناقصة ماتنقص فيها الدلالة على نفس المعنى فيحتاج إلى جزء يدل عليه ، كفولنا : كان زيد قائماً ، وهى التى يسميها المنطقيون «كلمات وجودية » . وقد ظن بعضهم أن الفعل البسيط – أغنى المجرد عن الاسم – الذى يسميه المنطقيون «كلمة » لا يوجد فى لغة العرب ؛ لاشتمال أكثر الأفعال على الضمائر ، وهو ظن فاسد يتحققه – وفى نسخة « يحققه » – النحاة ؛ فإن قولنا : «قام » فى «قام زيد » خال عن الضمير، وإن كان مشتملا على ضمير فى عكسه .

و « الكلمة » فى لغة اليونانيين ، كانت تدل بانفرادها على وقوعها فى الحال وتسمى « قائمة » ثم تصرف إلى الماضى أو المستقبل بأدوات لذلك تقترن بها .

وظهر من حد الفعل أن الاسم لفظ مفرد يدل بالوضع على معنى يستقل بنفسه ولا يقتضى وقوعه فى زمان يتعين بحسبه والحرف لفظ مفرد يدل بالوضع على معنى فى غيره.

والتأليف الثنائى بين هذه الثلاثة يمكن على ستة أوجه :

اثنان منها تامان بحسب النحو ، وهو ما يتألف من اسمين ، أو من اسم وفعل ، يسند أحدهما إلى الآخر ، كقولنا : زيد قائم ، وقام زيد .

وقول الشيخ: [ إن القول النام هو الذى كل جزء منه لفظ تام الدلالة. اسم أو فعل] يوهم أن النام منها ثلاثة .

لكن التأليف من فعلين غير ممكن ، لاحتياج كل واحد منهما إلى الاسم ، فيرجع التام إلى القسمين المذكورين ؛ إلا أن قوله في المثال [ حيوان ناطق] بدل أن على المؤلف

من الموصوف والصفة بعد في الأقوال التامة . وحينئذ يكون ما ذهب إليه النحاة أخص ، لكنه أسد ؟ لأن التام عندهم لايقم موقع المفرد ، وهذا يقم .

قوله فى القول الناقص: [ إلا أن أحد الجزأين أداة لايتم مفهومها الابقرينة] لماكانت الأداة لاندل إلا على معنى فى غيرها احتاجت فى الدلالة إلى غير يتقوم مدلولها به ، وهو المراد بالقرينة . فالأداة المقارنة لها تدل على كمال ما يدل عليه فى مثلها ، كقولنا [ لا إنسان ]

والفاقدة إياها وإن اقترنت بغيرها لاتكون تدل على كمال ما يدل عليه في مثلها ، كقولنا وزيد لا . . . »

والأول : تأليف ناقص ، لأنها في قوة مفرد .

والثانى: ليس بتأليف إلا بعد الانضياف إلى القرينة .

### الفصل التامن إشارة إلى اللفظ الحزئى ، واللفظ الكلى

(١) اللفظ قد يكون جزئيًّا ، وقد يكون كليًّا .

والحزئى هو الذى نفس تصور معناه يمنع وقوع الشركة فيه ، مثل المتصور من زيد

وإذا كان الحزئى كذلك ، فيجب أن يكون الكلى ما يقابله ؛ وهو الذى نفس تصور معناه لا يمنع وقوع الشركة فيه . فإن امتنع امتنع لسبب من خارج مفهومه .

فبعضه يكون مشتركاً فيه بالفعل . مثل الإنسان .

وبعضه يكون مشتركاً بالقوة والإمكان ، مثل الشكل الكرى المحيط باثني عشرة قاعدة محمسات

وبعضه ليس تقع فيه شركة لا بالفعل ، ولا بالقوة والإمكان ، لسبب غير نفس مفهومه ، مثل الشمس عند من لا يجوز وجود شمس أخرى

مثال الحزئي : زيد ، وهذه الكرة المحيطة بتلك . وهذه الشمس .

مثال الكلي: الإنسان ، والكرة المحيطة بها مطلقة ، والشمس .

<sup>(</sup>١) أقول: الحزئى الذي رسمه هو الحقيقي.

والإضاف: هو كل أخص يقع نحت أعم ، ولو كان كليًّا بالمعنى الأول ، كالإنسان نحت الحيوان .

ويقابلهما الكلي بمعنيين .

وقوم قسموا الكلى إلى أقسام ستة ، بأن قالوا : إما أن يوجد فى كثيرين كثرة غير متناهية ، أو متناهية .

أو في واحد فقط . أو لا يوجد أصلا .

والأخيران : إما أن يمكن وجودهما في كثيرين ، أو لا يمكن بسبب غير المفهوم .

وأمثلها : الإنسان ، والكواكب ، والشمس عند من يجوز نظيرها ، والإله ، والكرة المذكورة ، وشريك الباري .

وفيها ذكره الشيخ كفاية . وما في الكتاب ظاهر .

#### الفصل التاسع إشارة

#### إلى الذاتي والعرضي : اللازم والمفارق

(١) وقد تكون من المحمولات ذاتية ، وعرضية لازمة ، وعرضية مفارقة ، ولنبدأ بتعريف الذاتية .

اعلم أن من المحمولات محمولات مقومة لموضوعاتها . ولست أعنى بالمقوم المحمول الذى يفتقر الموضوع إليه فى تحقيق وجوده ، ككون الإنسان مولوداً ، أو محلوقاً ، أو محدثاً . وكون السواد عرضاً . بل المحمول الذى يفتقر إليه الموضوع فى تحقق ماهيته ويكون داخلا فى ماهيته جزءاً منها . مثل الشكلية للمثلث ، أو الجسمية للإنسان ؛ ولهذا لا يفتقر فى تصور الحسم جسما إلى أن نمتنع عن سلب المخلوقية عنه ، من حيث نصوره جسما .

ونفتقر فى تصور المثلث مثلثاً إلى أن نمتنع عن سلب الشكلية عنه . وإن كان هذا فرقاً غير عام . بل قد يكون بعض اللوازم غير المقومة بهذه الصفة على ما سيتلى عليك . ولكنه فى هذا الموضع فرق .

 <sup>(</sup>١) أقول : كل محمول فهو كنى حقيتى ؛ لأن الجزئى الحقيقى - من حيث هو
 جزئى - لا بحمل على غيره .

وكل كلى فهو محمول بالطبع على ما هو تحته ، وربما يخالف الوضع الطبع . كقولنا : الجسم حيوان أو جماد .

وأراد الشيخ بالمحمولات ههنا ما هي بالطبع .

فهي إما ذاتية لموضوعاتها ، وإما عرضية .

وقد يستعمل الذاتى بمعنى آخر كما يجيء ذكره ، فيخصص هذا باسم المقوم ، وهو :

إما ما تتألف منه الذات فيكون ذاتباً بالقياس إلى الذات . والبسيط المطلق لا ذاتي له عبدا المحنى .

وإما ما هو نفس الذات ، فهو ذاتى بالقياس إلى جزئيات الذات المتكثرة بالعدد فقط . وكل ما سواهما مما يحمل على الذات بعد تقومها فيكون وجوده مغايراً لوجود الماهية فلا يكون محمولاً عليها إذ الحمل بسندعي الاتحاد في الوجود .

فهو والجمهور يجعلون الذاتى هو القسم الأول وحده ، وينكرون الثانى ؛ لكون الذاتى عندهم منسوباً إلى الذات ، والذات لاتنسب إلى نفسها .

وبالجملة : لا يخلو تعريف الذاتى من عسر ما ، والقدماء قد ذكروا له ثلاث خاصيات :

إحداها: أنه لايمكن أن يتصور الشيء ، إلا إذا تصور ما هو ذاتى له أولا. وثانيها: أن الشيء لايحتاج في اتصافه بما هو ذاتى له إلى علة مغايرة لذاته ؛ فإن السواد هو لون لذاته ، لا لشيء آخر يجعله لوناً فإن ما جعله سواداً جعله أولا لوناً.

وثالثها : أن الذاتي يمتنع رفعه عما هو ذاتي له وجوداً وتوهماً .

وهذه الخاصيات إنما توجد للذاتى. عند إحضاره بالبال مع الشيء الذي هو ذاتى له. ومن اللوازم العرضية ما يشارك الذاتى فى الخاصتين الأخيرتين ؛ فإن الاثنين مثلا لايحتاج فى اتصافه بالزوجية إلى علة غير ذاته ، ولا يمكن رفع الزوجية عنه فى الوجود ولا فى التوهم.

إلا أنَّ اللَّمَاتِي يلحق الشيء الذي هو ذاتي له قبل ذاته؛ فإنه من علل ما هيته ، أو نفس ما هيته ، والعرضي اللازم يلحقه بعد ذاته ؛ فإنه من معلولاته ، وعلل الماهية غير علل الوجود .

وقد أشار الشيخ في هذا الفصل إلى الفرق بينهما ، فقال : [ ولست أعنى بالمقوم المحمول الذي يفتقر الموضوع إليه في تحقق وجوده ، بل المحمول الذي يفتقر الموضوع إليه في ماهيته ] .

ثم قال : [ ويكون داخلا فى ما هيته جزءاً مها مثل الشكل للمثلث ] يريد به القسم الأول من الذانى ، وهو الذاتى عند الجمهور ، وقد يقال له : جزء الماهية بالمجاز ؛ فإن الجزئى الحقيق لايحمل على كله بالمواطأة . والذاتى يحمل على الماهية ، بل إنما يكون اللفظ الدال عليه جزءاً من حدها . فهو يشبه الجزء لذلك ، وقد اضطر إلى إطلاق الجزء عليه لعوز العبارة عنه .

ثم إنه بين الفرق بين علل الماهية ، وعلل الوجود ، بالحاصية المذكورة الأخيرة ؛ فإنها موجودة لعلل الماهية غير موجودة لعال الوجود ، فقال :

[ ولهذا لانفتقر في تصور الجسم جسما إلى أن نمتنع عن سلب المحلوقية عنه ، من حيث نتصوره جسما .

ونفتقر في تصور المثلث مثلثاً إلى أن نمتنع عن سلب الشكلية عنه ] .

قال الفاضل الشارح: ( الامتناع على السلب بلزمه القطع بالإيجاب . إلا أن الامتناع عن السلب يستلزم إحضار – وفي نسخة « إخطار » – الذاتى بالبال أيضاً الذي هو شرط في أن تظهر الخاصية المذكورة له .

والقطع بالإيجاب لايستلزم ؛ لأنه قد يكون بالفعل ، وقد يكون بالقوة القريبة من الفعل ، وقد يكون بالقوة القريبة من الفعل ، وذلك عند ما لايكون الذاتى مخطراً بالبال ، بل يكون الذهن ذاهلا عن الالتفات إليه ؛ ولذلك عدل عن ذكر القطع بالإيجاب ، إلى العبارة عنه بالامتناع عن السلب)

أقول: وهذا فرق ضعيف ؛ لأن الامتناع عن السلب ، والقطع بالإيجاب ، متلازمان ، وحكمهما في استلزام إحضار ... وفي نسخة « إخطار » ... الذاتي بالبال ، إذا كانا بالفعل ، وفي عدم استلزامه إذا كانا بالقوة ، واحد ...

وقوله : [ من حيث لتصوره جسما ]

فائدة هذا القيد أن امتياز الماهية عن الوجود لايكون إلا فى التصور ، فعللها لاتمتاز عن علل الوجود إلا هناك .

قوله: [ و إن كان هذا فرقاً غير عام ] أى ليس فرقاً بين الذاتيات وجميع العرضيات؛ فإن بعض العرضيات يشاركها فيه كما مر . بل هو فرق خاص بين الذاتيات وبين لوازم الوجود الى لاتازم الماهية .

ومثاله : أن يفرق بين المثلث والدائرة بأن المثلث مضلع ، بخلاف الدائرة ؛ فإن المضلع ، وإن كان يعم المثلث وغيره ، لكنه يفيد الفرق في الموضوع المطلوب .

### الفصل العاشر إشارة إلى الذاتى المقوم

(١) اعلم أن كل شيء له ماهية فإنه إنما يتحقق موجوداً في الأعيان ، أو متصوراً في الأذهان بأن تكون أجزاؤه حاضرة معه .

 (٢) وإذا كانت له حقيقة غير كونه موجوداً أحد الوجودين وغير مقوم به .

(٣) فالوجود معنى مضاف إلى حقيقته لازم ، أو غبر لازم .

( ٤ ) وأسباب وجوده أيضاً غير أسباب ماهيته ، مثل الإنسانية ، فإنها في نفسها حقيقة ما ، وماهية .

ليس أنها موجودة فى الأعيان أو موجودة فى الأذهان ، مقوماً لها بل مضافاً إلها .

<sup>(</sup>١) أقول : الماهية مشتقة عما هو ، وهي ما به يجاب عن السؤال بما هو ، والمراد ههنا كل شيء له ماهية مركبة ، دون البسائط . وبدل عليه ذكر الأجزاء والمما خص البيان بالمركبات ، لأنه يريد بيان القسم الأول من الذاتيات التي يعرفها الجمهور .

<sup>(</sup>٢) يعنى بالوجودين الحارجي والذهنى . والشيء قد تكون حقيقته هو الوجود الحاص به ، وهو واجب الوجود لذاته ، وقد لايكون ، وهو ما عداه ، لكنه إذا أخذ موجوداً كان الوجود مقوماً له من حيث هو كذلك .

<sup>(</sup>٣) الوجود اللازم هو لما يدوم وجوده . وغير اللازم لما لايدوم .

<sup>(</sup> ٤ ) أقول : أسباب الوجود هي الفاعل ، والغاية ، والموضوع .

وأسباب الماهية : الجنس والفصل . من حيث الوجود في العقل . والمادة والصورة من

ولو كان مقوماً لها لاستحال أن يتمثل معناها فى النفس ، خالياً عما هو جزؤها المقوم فاستحال أن يحصل لمفهوم الإنسانية فى النفس وجود ، ويقع الشك فى أنها هل لها فى الأعيان وجود ، أم لا ؟

أما الإنسان فعسى أن لا يقع في وجوده شك ، لا بسبب مفهومه بل بسبب الإحساس بجزئياته .

ولك أن تجد مثالا لغرضنا في معان أخر .

(ه) فجميع مقومات الماهية داخلة مع الماهية فى التصور ، وإن لم تخطر فى البال مفصلة .

(٦) كما لا يخطر كثير من المعلومات بالبال ، لكمها إذا أخطرت بالبال تمثلت .

حيث الوجود في الخارج .

( ٥ ) المركبات التي لاتوجد أجزاؤها مايزة فللإنسان أن يتصورها وأن يميز بين أجزائها ويفصلها ، ويلاحظ كل واحد منها وحدة منفردة عن غيره ؛ وذلك لقوته المميزة. فالتفاته بالقصد الأول ، إلى التصور الأول ، وإن كان مشروطاً بحضور الأجزاء معه بالقصد الثانى ، كما يكون عليه في الوجود ، مغاير لالتفاته بالقصد الأول إلى صور الأجزاء المفصلة المايزة ، الحاصلة عنده ، بحسب تصرفه في المتصور الأول

وقد يكون الأول حاضراً بالفعل ملتفتاً إليه بالقصد الأول من دون أن يكون النانى معه كذلك ؛ وإن كان الأول لايم إلا وأن يكون النانى حاصلامعه بحيث يكون له أن يحضرها متى شاء ؛ ويلتفت إليها بقصد مستأنف والنفات مجرد عن تجشم اكتساب كالمعلومات الحاصلة التي لايلتفت إليها الذهن بالفعل وله أن يلتفت إليها متى شاء .

فقوله : [ فجميع مقومات الماهية داخلة مع الماهية فى التصور ] إشارة إلى حضور المتصور الأول مع أجزائه ، كما ذكره فى أول الفصل بقوله: [ إن كل شيء له ماهية ، فإنه إنما يتصور مع حضور أجزائها ] .

وقوله: [ وإنّ لم تخطر بالبال مفصلة ] إشارة إلى النصور التفصيلي الثانى الذى ذكرناه. ( ٦ ) إشارة إلى المثال المذكور من المعلومات الحاصلة بعض الملتفت إليها .

فظهر معنى كلامه من غير تناقض كما ظنه بعض الناظرين فيه .

- (٧) فالذاتيات للشيء بحسب عرف هذا الموضع من المنطق هي
   هذه المقومات .
- (٨) ولأن الطبيعة الأصلية التي لا يختلف فيها إلا بالعدد ،
   مثل الإنسانية .
  - (٩) فإنها مقومة لشخص شخص تحتها.

(٧) إشارة إلى الذاتى المتعارف بين الجمهور في هذا الموضع .

فإن الذاتي في كتاب البرهان يطلق على ما هو أعر من الذاتي ههنا .

( ٨ ) يريد بيان القسم الثانى من الذاتى المذكور الذى لايعرفه الجمهور .

ولنقدم لتعریفه مقدمة فنقول: المعانی التی لاتمنع مفهوماتها وقوع الشركة فیها قد توجد من حیث هی هی ، لا من حیث إنها واحدة أو كثیرة ، أو جزئیة أو كلیة ، أو موجودة أو غیر موجودة أو غیر موجودة أو خیر من حیث تصلح لأن تكون معروضات لهذه المعانی ، وقصیر بحسب عروضها واحدة ، أو كثیرة ، أو جزئیة ، أو كلیة ، أو موجودة أو غیر موجودة — و وی نسخة ، أو غیر ذلك » — وحینئذ یكون العارض والمعروض شیئین لاشیئاً واحداً ؛ فانها تسمی من حیث هی كذلك طبائع ، أی طبائع آعیان الموجودات وحقائقها .

وهي التي تسمى بالكلي الطبيعي .

ويسمى عارضها الذي يجعلها واقعاً على كثيرين بالكلي المنطقي

والمركب منهما بالكلي العقلي .

فقوله: [ولأن الطبيعة الأصلية] إشارة إلى تلك المعانى وحدها، وهي قدتكون غير محصلة فتحصل بأشياء تقرن إليها ، وهي المعانى الجنسية التي تتحصل بالفصول ، وقد تكون متحصلة تتكثر بالعدد فقط ، أي لا يكون اختلاف ما بين جزئياتها إلا بالعوارض الخارجة عن ماهياتها ، وهي المعانى النوعية .

فقوله : [ التي لا تختلف فيها إلا بالعدد ] يريد تخصيصها بالقسم الثاني.

(٩) أى الطبيعة النوعية أيضاً مقومة للأشخاص المختلفة بالعدد ، وكيف لا وتلك الطبيعية إنما هي تمام ماهية تلك الأشخاص .

- (١٠) ويفضلعليها الشخص بخواص له .
  - (١١) فهي أيضاً ذاتية \*.

(١٠) إشارة إلى ما ذكرنا من كونها متكثرة بالعوارض الحارجة عنها ؛ فإن هذا الإنسان وذلك الإنسان وذلك الإنسان وذلك الإنسان وذلك الإنسان وذلك ، وكلها خارجة بالإشارة الحسية ولوازمها من اختلاف المادة ، والأبن ، والوضع ، وغير ذلك ، وكلها خارجة عن الإنسانية المجردة .

( ١١ ) وذلك لوجود الحاصيات الثلاث المذكورة فيها ، وهو المقصود .

جمعداری اموال مرکز تعقیقات کامپیوتری علوم اسلاس

### الفصل الحادى عشر إشارة إلى العرضى اللازم غير المقوم

(١) وأما اللازم غير المقوم ويخص باسم اللازم وإن كان المقوم أيضاً لازماً فهو الذي يصحب الماهية فلا يكون جزءاً مها .

( ١ ) أقول : لازم الشيء بحسب اللغة ما لاينفك الشيء عنه ، وهو :

إما داخل فيه

أو خارج عنه .

والأول : هو الذاتى المقوم .

والثانى : هو المصاحب الدائم .

فإن المصاحب منه ما يصاحبه دائماً ، ومنه ما يصاحبه ــ وفي نسخة ، يصاحب ، ــ وقتاً ما .

وسبب المصاحبة :

إما أن يكون بحيث يمكن أن يعلم ، أولا يكون .

والأول : ينسب إلى اللزوم فى العرف

والثانى : ينسب إلى الاتفاق .

فإن الاتفاق لايخلو عن سبب ما ، إلا أن الجاهل بسببه ينسبه إلى الاتفاق .

فاللازم ههنا هو المحمول الحارج عن الموضوع الذى لاينفك الموضوع عنه فى حال من الأحوال ، بسبب من شأنه أن يكون معلوماً .

والذاتى أيضاً محمول لاينفك عنه الموضوع في حال من الأحوال بسبب معلوم ، إلا أنه ليس خارجاً عنه ، فهو لازم بحسب اللغة دون الاصطلاح .

والشيخ عرف اللازم بأنه : ( الذى يصحب الماهية ، ولا يكون جزءاً منها ) وهذا التعريف يتناول أيضاً ما يصحبها من العرضيات لا دائمًا، أو بالاتفاق، لكن مراد الشيخ

- (٢) مثل كون المثلث مساوى الزوايا لقائمتين.
- وهذا وأمثاله من لواحق تلحق المثلث عند المقايسات لحوقاً واجباً .
  - (٣) ولكن بعد ما يقوم المثلث بأضلاعه الثلاثة .
- (٤) ولو كانت أمثال هذه مقومات لكان المثلث وما يجرى محراه يتركب من مقومات غير متناهية .

تمييزه عن الذاتى ، فهو تعريف له بالقياس إلى الذاتيات ، لا إلى سائر العرضيات ، كما مر فى الفرق بين الذاتيات ولوازم الوجود .

(٢) أقول : المحمولات الحارجية :

إما أن تلحق الموضوع ، لا بالقياس إلى شيء خارج عنه ، بل بقياس بعض أجزائه إلى بعض ، كالمستقيم للخط ؛ أو بقياس الموضوع إلى ما فيه ، كالضاحك والأبيض للإنسان ؛ فإنهما يحملان عليه ، لأجل وجود الضحك والبياض فيه .

وإما أن يلحقه بالقياس إلى شيء خارج عنه ، كنصف الاثنين الذي يحمل على الواحد بقياسه إلى الاثنين فإنه مهما قيس إلى الثلاثة ، صارت نصفية ثلاثية ، ومساوى الزوايا لقائمتين ، محمول على المثلث قد لحقه بقياس زواياه إلى قائمتين ، فهو من النصف الثاني .

وجميع ذلك ، إما أن يلحق الموضوع لحوقاً واجباً ، أو ممكناً .

والأول : هو اللازم .

والثانى : ما عداه ، سواء لحقه اتفاقاً ، أو لحقه لحوقاً غير دائم .

وهو المراد من قوله: [وهذا وأمثاله من لواحق تلحق المثلث عند المقايسات لحوقاً واجباً] (٣) إشارة إلى كونها عرضية غير ذاتية ؛ لأن الذاتية أيضاً تلحقه لحوقاً واجباً ،

ولكن ليس بعد ما يقوم .

( ٤ ) وذلك لأن مقايسته إلى كل واحد مما عداه لاتنحصر فى حد ؛ فكما أن زوايا المثلث مساوية لقائمتين ، فهي مساوية لنصف أربع قوائم وهلم جرا .

وقول الفاضل الشارح: مشعر بأنه جعل المحمولات التى ليست بالقياس إلى أمور خارجة عن الموضوع موجودة فى الحارج، والتى بالقياس إليها موجودة فى الذهن، دون الحارج.

### (٥) وأمثال هذه إن كان لزومها بغير وسط ، كانت معلومة واجبة اللزوم ، فكانت ممتنعة الرفع في الوهم مع كونها غير مقومة :

ثم استنكر كون الصنف الثاني غير متناهية ؛ لوقوف الذهن عند حدما .

والحق: أن كون الشيء محمولا على شيء، أمر عقلى ، سواء كان بالقياس إلى أمر خارج، أو لم يكن بالقياس إلى شيء ؛ فإن الموجود في الموضوع ليس إلا البياض مثلا . أما كون الموضوع أبيض ليس في خارج العقل أمراً زائداً على البياض ، وعلى موضوعه ولذلك كان الحمل والوضع من المعقولات الثانية .

وأما كون بعض المحمولات غير متناهية ، فهو بحسب القوة والإمكان . وليس يخرج منها إلى الفعل أبداً إلا ما يتناهى عدده ، كما هو الحال فى سائر الأشياء التى توصف باللانهاية ، كالأعداد وغيرها .

والعلة فى امتناع كون أمثال هذه المحمولات مقومات، هى أن الموجود بالفعل لا يمكن أن يتقوم بأجزاء لا توجد إلابالقوة ؛ فإن أجزاء الشيء يجب أن تكون حاضرة معه ، لاما استحسنه الشارح من أن الموجود خارج الذهن لا يتقوم بالأجزاء الذهنية .

( ٥ ) أقول : مطلوب الشيخ أن يثبت وجود لوازم بينة يمتنع رفعها في الذهن ،

مع وضع ملز ومانها .

فإن قوماً من المنطقيين أنكروا أن يكون فى اللوازم ما يمتنع رفعه ، وقالوا : كل ما يمتنع رفعه فى الذهن فهو ذاتى مقوم ؛ وذلك لأنهم وجدوا هذا الحكم معدوداً فى الخاصيات الثلاث المذكورة للذاتى .

فأورد الشيخ لإثبات مطلوبه قسمة حاذى بها أقسام العلوم الأولية ، والمكتسبة البرهانية .

وذلك أن يقال :

المحمول اللازم لايخلو :

من أن يكون لزومه للموضوع لا بتوسط شيء آخر ؛ بل لأن ذات الموضوع أو المحمول ، لما هي هي ، تقتضي ذلك اللزوم .

أو يكون بتوسط أمر مغاير لهما يقتضيه .

والقسم الأول : يقتضى أن يكون المؤلف من ذلك الموضوع والمحمول قضية لايتوقف

الحكم فيها إلا على تصورهما فقط ، فيكون من الأوليات .

والقسم الثانى: يقتضى أن يكون المؤلف قضية مكتسبة من جملة القضايا التي تشتمل العلوم البرهانية على أمثالها ؛ وذلك لأن عمولات المطالب العلمية لاتكون مقومات للوضوعاتها بل تكون أعراضاً ذاتية لها كما ذكر في صناعة البرهان.

فقوله : [ وأمثال هذه إن كان لزومها بغير وسط] إشارة إلى القسم الأول .

وقوله: [كانت معلومة] أى معلومة من غير اكتساب، واجبة اللزوم وذلك لوجود السبب الموجب للزوم ، فكانت – وفى نسخة ه وكانت، - ممنعة الرفع فى الوهم مع كوسا غير مقومة ؛ وذلك مناقض لما ذهب إليه القوم المذكورون من المنطقيين، وهو مطلوب الشيخ.

واعلم أن الحكم بكون المحمول اللازم بغير وسط ، بينا للموضوع ، لايحتاج إلى البرهان الطويل الذى أقامه الشارح على ذلك ، وإلى حل تلك الشكوك التى أوردها عليه ، وأحال بعضها إلى سائر كتبه .

وذلك لأن النروم ، لما كان مفسراً بعدم الانفكاك ، كان كل ما يلزم شيئاً بغير توسط شيء آخر ، فالشيء لاينفك عنه، سواء يازه في العقل أو في الحارج .

ولا معنى للزوم العقلى إلا أن تعقل الملزوم لاينفك فى العقل عن تعقل لازمه ؛ وذلك هو المراد من كونه بينا له .

وأما اللازم بتوسط شيء آخر ؛ فإنه لاينفك عند حضور المتوسط ، وقد ينفك مع غسته ، فلا نكون عند الانفكاك سنا .

وماً قيل على ذلك ، من أنه يقتضى أن يكون الذهن منتقلاً عن كل ملزوم إلى لازمه ، ثم إلى لازم لازمه ، بالغاً ما بلغ ، حتى تتحصل اللوازم بأسرها ، بل جميع العلوم المكتسبة ، دفعة فى الذهن ؛ فليس بوارد .

وذلك لأن اللوازم المترتبة التي يتلازم جميعها بحسب ما هياتها لا بالقياس إلى غيرها ، فقد يمكن أن يستمر الاندفاع فيها ما لم يطرأ على الذهن ما يوجب إعراضه عن تلك المتلازمات ، والتفاته إلى غيرها ، ولكنها قلما تكون في الوجود ، فضلا عن أن تكون غير محصورة .

- (٦) وإن كان لها وسط يتبين \_ وفي نسخة « يتعين » \_ به .
  - (٧) علمت واجمة مه.
- ( ٨ ) وأعنى بالوسط ما يقرن بقولنا : لأنه ؛ حين يقال : لأنه كذا

واللوازم الى توجد غير محصورة ، وهى التى تشتمل على أمثالها أكثر العلوم ، فإنها هى التى تكون بحسب قياس الموضوع إلى غيره ، وهى إنما تتحصل عند تصور الأمور التي إليها يقاس الموضوع .

وتصور تلك الأمور الذى هو شرط فى حصولها ليس بواجب الحصول على النرتيب ا المؤدى إلى وجود تلك اللوازم المترتبة .

فإذن قد اندفع ذلك الإشكال .

ونرجع إلى ما كنا فيه .

(٦) إشارة إلى القسم الثانى ، وهو أن يكون اللازم بوسط كما يكون – وفى نسخة
 ه يقع n – فى العلوم المكتسبة .

 (٧) إشارة إلى أن اللازم لايكون بيناً مطلقاً ، بل إنما يكون بيناً عند حضور الوسط فقط.

( A ) إشارة إلى أن الوسط هو الذي يفيد لمية النزوم ، أيبه يقوم البرهان على إثبات ذلك المحمول لموضوعه .

ثم إن الشيخ أراد أن يتوصل من النظر في حال الوسط إلى إثبات لازم بيّن ينتهى تحليل اللوازم غير البينة إليه .

وقد بان في علم البرهان أن الوسط في البراهين على المطالب :

إما أن يكون مقوماً لموضوع المطلوب .

أو يكون عارضاً له .

فإن كان مقوماً امتنع أن يكون محمول المطلوب مقوماً للوسط ؛ لأن مقوم المقوم مقوم . والمقوم لا يكون مطلوباً لاشتمال تصور الموضوع عليه ؛ بل يجب أن يكون عارضاً له ألبتة .

وإن كان الوسط عارضاً للموضوع ، جاز أن يكون المحمول مقوماً للوسط ، وجاز أن يكون عارضاً أيضاً له .

- (٩) فهذا الوسط إن كان مقوماً للشيء لم يكن اللازم مقوماً وفي سخة « مقوماً له » لأن مقوم المقوم ، بل كان لازماً له أيضاً .
- (١٠) فإن احتاج الوسط \_ وفي نسخة بدون كلمة « الوسط» \_ إلى وسط ، تسلسل إلى غير النهاية ، فلم يكن وسط .
  - (١١) وإن لم يحتج فهناك لازم بين اللزوم بلاوسط

فهذان مأخذان يشتملان على أصناف البراهين.

فهدان ماحدان يصمدرن على الح و بسمى الأول مأخذاً أولا

والثاني مأخذاً ثانياً .

 (٩) إشارة إلى المأخذ الأول . وإنما لم يجز أن يكون اللازم مقوم المقوم؛ لأنا فرضناه خارجاً ؛ وجزء الجزء يكون داخلا .

ثم أراد أن يتوصل من هذا المأخذ إلى مطلوبه ، فأورد قسمة أخرى ، وهى أن اللازم الأول :

إما أن يكون از ومه للوسط ، بوسط آخر .

أو يكون بغير وسط .

ثم أبطل القسم الأول بأن قال :

(١٠) أى يحتاج كل وسط فى لزومه إلى وسط آخر ، ويتسلسل ، وهو باطل ؛ لكونه غير مؤد إلى ثبوت اللزوم الأول المفروض ثبوته .

ومع جوازه یشتمل علی الحلف من وجه آخر ، وهو کون ما فرضناه وسطاً ، لیس بوسط ؛ بل جزء من أمور غیر متناهیة هی بأسرها الوسط .

و إذا لم يكن كل ما فرض وسطاً بوسط، فلا وسط ؛ وهو المراد بقوله: [ فلم يكن وسط ]

ولفظة [ لم يكن] ههنا فعل تام .

( ١١ ) أى لما بطل القسم الأول ، ثبت القسم الثانى ، وهو مطلوبه . ثم انتقل إلى المأخذ الثانى بقوله :

- (١٢) وإن كان الوسط لازماً متقدماً:
- (١٣) واحتاج إلى توسط ــ وفى نسخة « وسط » ــ لازم آخر ، أو مقوم ، غير منته فى ذلك إلى لازم بلا وسط ، تسلسل أيضاً ــ وفى نسخة « أيضاً تسلسل » ــ إلى غير النهاية .
  - (١٤) فلا بد في كل حال من لازم بلا وسط.
    - (١٥) فقد بان أنه ممتنع الرفع فى الوهم .
- (١٦) فلا تلتفت إذن إلى من قال : إن كل ما ليس بمقوم ، فقد يصح دفعه في الوهم .
- (١٧) ومن أمثلة ذلك كون كل عدد مساوياً لآخر أو مفارقاً \_ وفى نسخة « مفاوتاً » \_ له .

(١٣) أقول : فإنه لماكان الوسط الأول لازماً ، جاز كون هذا الوسط الثانى مقوماً أو لازماً ؛ ولذلك قال : [لازم آخر ، أو مقوماً .

و بإمطال هذا القسم الأول يتعين القسم الثانى الذّى هو المطلوب ، فأنتج ـــ وفى نسخة « فاستنتج » ـــ من جميع الأقسام مطلوبه .

وذلك قوله :

- ( ١٤ ) ثم صرح بما أراد منه فقال :
- ( ١٥ ) أقول : بيِّن أنه أراد بذلك مناقضة القوم المذكورين بقوله :
  - (١٦) فقد تم الكلام.
- (١٧) مثال آخر لللازم البين ؛ وذلك لأن المساواة . واللامساواة ، لازم بيّن للكم ولأنواعه ، وإنما تلحقها بقياس بعضها إلى بعض بشرط أن يكونا من جنس واحد . والفاضل الشارح : إنما نسب هذا البيان إلى النطويل ؛ لأنه لم يعتبر محاذاته لأقسام

<sup>(</sup> ۱۲ ) أى إن كان الوسط المفروض أولا ، لازماً للموضوع متقدماً لزومه للموضوع على لزوم المحمول ، والقسمة المذكورة واردة ههنا أيضاً ؛ لأنه لم يُفصلها إيجازاً ، بل قال مبطلا للقسم الأول .

العلوم ، ومأخذ البراهين . بل مطابقته للوجود .

والبرهان الذى أورده ، وادعى فيه التقريب ، وعدم الاحتياج إلى ذكر التسلسل والبرهان الذى أورده ، وادعى فيه التقريب ، وعدم الاحتياج إلى ذكر التسلسل وهو أن الماهية إن اقتضت، من حيث هى هى شيئًا ، فهى من حيث هى هى لانستلزم بغير وسط ؛ وإن لم تقتض من حيث هى هى شيئًا ، فهى من حيث هى هى لانستلزم شيئًا ، وقد فرضت مستلزمة ، هذا خلف \_ ليس كما ذكره

لأن القسمة فيها ليست بمستوفاة ؛ فإن من أقسامها أيضاً أن يقال : إنها تقنضى لوازمها ، ولكن لا من حيث هي هي ، بل بعضها بتوسط بعض، على سبيل الدور ، أو التسلسل ، أولا على سبيل أحدهما .

وما لم يبطل هذا القسم لايتم برهانه .

## الفصل الثانی عشر إشارة إلى العرضي غير اللازم

(۱) وأما المحمول الذي ليس بمقوم ولا لازم ، فجميع المحمولات التي يجوز أن تفارق الموضوع .

( ٢ ) مفارقة سريعة أو بطيئة ، سهلة أو عسرة ، مثل كون الإنسان شابا ، وشيخاً ، وقائماً ، وجالساً ه

 <sup>(</sup>١) إنما لم يقل: [ فجميع المحمولات التي تفارق ] لأن مقابل ما يمتنع أن يفارق .
 أعنى اللازم هو ما يجوز أن يفارق . وينقسم :

إلى ما يفارق .

وإلى ما لا يفارق ، وهو ما تدوم مصاحبته اتفاقاً ، ككون زيد فقيراً طول عمره مثلا .

<sup>(</sup>٢) يمكن أن تترتب الاعتبارات ، فالسريعة السهلة كالنائم. والسريعة العسرة كالمغشى عليه ، والبطيئة السهلة كالشباب وفي نسخة «كالشاب » ــ والبطيئة العسرة كالجنرن ... وفي نسخة «كالجنرن » ...

### الفصل الثالث عشر إشارة

(۱) ولما كان المقوم يسمى ذاتيًا ، فما ليس بمقوم ـ لازماً كان ، أو مفارقاً ـ فقد يسمى عرضيًا ومنه ما يسمى عرضاً ، وسنذكره .



<sup>(</sup>١) قوله: [ما يسمى عرضاً] يريد به العرض العام .

# الفصل الرابع عشر إشارة إلى الذاتي معني آخر

(۱) وربما قالوا \_ فى المنطق \_ : ذاتى فى غير هذا الموضع منه وعنوا به غير هذا المعيى ، وذلك هو المحمول الذى يلحق الموضوع من جوهر الموضوع وماهيته .

(١) أقول: عنى - وفي نسخة و يعنى ٥ - بغير هذا الموضع و كتاب البرهان ٥ ؛ فإن الذاتى هناك ، هو ما يعم و هذا الذاتى ٥ و و الأعراض الذاتية ٥ وهى على ما رسمه: كل ما يلحق الموضوع من جوهر الموضوع وماهيته .

فجوهر الموضوع ، حقيقته ــ سواء كان بسيطاً أو مركباً ــ والماهية ربما تخص بالمركبات .

وكل ما يلحق الموضوع فهو :

إما أن يلحقه لأنه هو .

وإما أن يلحقه لأمر آخر .

وذلك الأمر :

إما أن يساويه .

أو يكون أعم منه .

أو أخص منه .

والأول وحده ، هو العرض الذاتى الأوّلى ، وهو مع القسم الثانى أعنى الذى يلحقه بسبب أمر يساويه ، كالفصل، أو العرض الذاتىالأولى ــ إنما يلحقان الموضوع منجوهر الموضوع وما هيته ؛ إلا أن :

الأول : يلحقه من غير واسطة .

والثانى: بلحقه بواسطة .

#### (٢) مثل ما يلحق

المقادير أو جنسها من: المناسبة ، والمساواة .

فالمجموع هو العرض الذاتي بحسب الرسم المذكور ، وهو المحمول الذي يؤخذ الموضوع في حده ؛ إلا أن الاصطلاح يقتضي أن يطلق العرض الذاتي في دكتاب البرهان ۽ علي معني أعرِ من ذلك .

والسبب في ذلك أن العلوم ميايزة بحسب تباين ــ وفي نسخة « تمايز » ــ موضوعاتها.

والعرض بهذا المعنى قد يحمل

فی کل علم علی موضوعه

وقد يحمل على أنواع موضوعه

وقد يحمل على أعراض أخر له ،

وقد يحمل على أنواع الأعراض الأخر ،

كالناقص في علم الحساب:

على العدد . وعلى الثلاثة . وعلى الفرد . وعلى زوج الزوج.

فالموضوع لايكون مأخوذاً في حد المحمول إلا في الأول، بل يكون المأخوذ في الثاني جنسه . وفي الثالث معروضه ، وفي الرابع معروض جنسه .

ولما كانت المحمولات البرهانية أعراضاً ذاتية ، كان جميع ذلك من الأعراض الذاتية . وحينئذ يكون رسمها ما يؤخذ في حده موضوعه . أو ما يقوِّم موضوعه ، أو معروضه، أو معروض جنسه .

ويقيد ما يقوَّم موضوعه بما لايخرج عن العلم الباحث عنه ؛ فإن ما يؤخذ فيه جنس الموضوع الحارج عن ذلك العلم لايسمي عرضاً ذأتيا .

وحين يطلق العرض الذاتى على جميع ما ذكرناه ، يُخص الأول بقيد الأولى : لأن

ما عداه إنما يلحق الموضوع لأمر غير ما به هو هو .

هذا إذا أريد بالموضوع موضوع القضية . أما إذا أريد به موضوع العلم فيكنى فيه أن يقال : ما يؤخذ موضوع العلم في حده .

(٢) المناسبة المقدارية بالمعنى غير العددية كما مر .

والمشترك بينهما المناسبة المطلقة ، وهي كجنس لهما .

والأعداد : من الزوجية والفردية ،

والحيوان من : الصحة ، والمرض

وهذا القبيل من الذاتيات يخص باسم الأعراض الذاتية ، مثل ما يتمثلون به من الفطوسة للأنف

(٣) وقد مكن أن يرسم الذاتى برسم ربما جمع الوجهين جميعاً

والمناسبة - وفي نسخة « فالمناسبة » -

إذا أخذت على أنها مقدارية، كانت عرضاً ذاتيا للمقادير، وتستعمل فى علمها . وإذا أخذت على أنها مطلقة ، كانت عرضاً ذاتيا لحنسها التي هي الكمية .

لكنها لاتستعمل في علم المقادير ، ولا في علم الأعداد ؛ لأنها ليست عرضاً ذاتياً لموضوعيهما ، كما ذكرناه ؛ وكذلك المساواة ؛ ولذلك قال : [ يلحق المقادير أو جنسها]

(٣) إنما قال: [ يرسم] ولم بقل: [ يحد] لأن الأمور المختلفة بالماهية لا يمكن أن تجمع فى حد ؛ لأنها لاتشترك فى الذاتيات المميزة ، لكنها يمكن أن تجمع فى رسم ؛ لأنها ربما تشترك فى لوازم تميزها عما عداها .

وذلك الرسم هو أن يقال : ما يؤخذ في حد الموضوع ، أو يؤخذ الموضوع في نده.

فالأول: مقوماته.

والثانى : أعراضه الذاتية الأولية .

وإن أريد أن نجمع جميع الأعراض الذاتية ، قبل : ما يؤخذ في حد الموضوع ، أو ما يؤخذ الموضوع ، أو ما يؤخذ الموضوع ، أو ما يغومه ، ثما لا يخرج عن العلم الباحث عنه ؛ في حده . واعلم أن أخذ المقومات في الحد ، أخذ طبيعي . وأخذ الموضوع فيه اضطراري.

قال الفاضل الشارح: في تعريف العرض الذاتي ، بأخذ الموضوع في حده ... : ( وهذه عبارة المتقدمين ، أوردها الشيخ في الشفاء ، وتبعه مقلدوه المتأخرون . وبيّن في الحكمة المشرقية بطلانها ، بأن الموضوع بماهيته ووجوده ، متميز عن ماهية العرض ووجوده ، فكيف يؤخذ في حده ؟

وأيضاً الأعراض غير متعلقة بماهياتها ــ وفي نسحة ﴿ في ماهياتها ﴾ ــ بموضوعاتها ،

بل تعلقها بها لعرضيتها ، وهي من لوازمها ؛ ولذلك \_ وفي نسخة « ولأجل ذلك » \_ عدل الشيخ عن تلك العبارة في هذا الكتاب ، إلى ما ذكره . ثم جعل الرسم الجامع ، بناء عليه ، هو :

ما يحمل على الشيء ، لما هو هو ، أو هو الذي يقتضيه الشيء بما هو هو ﴾ .

قال : ( وذَّلك لأن الماهية تقتضى المقومات اقتضاء المعلول العلق ، وتقتضى الأعراض الذاتية ، اقتضاء العلة المعلول )

وأقول: ما ذكره الشيخ فى المحكمة المشرقية ،فىهذا الموضع ، يرجع إلى أن الأعراض التى يعبر عنها بما تقتضى تخصيصها بموضوعاتها، فتمريفاتها بحسب أسهائها إنما يشتمل بالضرورة على اعتبار موضوعاتها .

وأما حقائقها فى أنفسها فإنما تكون غير مشتملة، مزحيث الماهيات، على الموضوعات، وإن كانت محتاجة إليها من حيث الوجود.

فالحد التام يلتثم من مقومات الماهية ، دون مقومات الوجود .

فما كانت من تلك الماهيات بسائط، لاأجناس لها ولافصول، فلا حدود لها. وما لها أجناس وفصول، فلا حدودها التامة تشتمل عليها دون موضوعاتها. والمشتملة على موضوعاتها من التعريفات، إنما هي رسومها لاحدودها.

وكل ذلك فيها لايقتضى تصور ذاتها النفاتاً إلى موضوعاتها . أما ما يقتضى التفاتاً إليها فإنما تكون مفهوماتها مركبة عن حقائقها ، وعن اعتبار موضوعاتها . وينبغى أن يحد باعتبار الموضوعات؛ وذلك لأن التعلق بالشيء فى الوجود غير التعلق به فى المفهوم ، ولا يطلب فى التحديد إلا المفهوم .

هذا حاصل كلامه المتعلق بهذا البحث . ولولا مخافة التطويل ، لأوردناه بألفاظه .

فظاهره أن الأعراض التي تمثل بها الشيخ في هذا الفصل من الإشارات مما لا يفهم من غير التفات إلى موضوعاتها ؛ وذلك :

لأن المساواة: اتفاق في نفس الكمية.

والمناسبة : اتفاق في كون الكمية مضافة إلى غيرها

والزوجية : انقسام بمتساويين فى العدد ، بحسب ما عرفها الشيخ نفسه فى مواضع أخر

(٤) والذي يخالف هذه الذاتيات فيا \_ وفي نسخة « فما » \_ يلحق الشيء لأمر \_ وفي نسخة « لأجل أمر » \_ خارج عنه ، أعم منه لحقوق الحركة للأبيض ، فإنه \_ وفي نسخة « فإنها » \_ يلحقه \_ وفي نسخة « إنما يلحقه » \_ لأنه جسم ، وهو معنى أعم منه ، أو أخص منه ،

فإن جردت هذه التعريفات عن اعتبار الموضوعات ، بقيت

المناسبة والمساواة اتفاقاً محضاً ، وهو نوع من المضاف .

والزوجية انقساماً بمتساويين فقط ، وهو نوع من الانفصال .

ولا يكون شيء من ذلك عرضاً ذاتيا للحكم، والعدد، ولا لغيرهما؛ وكذلك في باقيها . ولست أدرى كيف يصنع هذا الفاضل الذي لم يقلد المتقدمين فيها ؟

أبخالف الجميع في جعلها أعراضاً ذاتية ؟

أم يخالفهم فى تعريفاتها بما عرفوها به ، مخترعاً عن نفسه لها تعريفات أخر ؟

أما نحن معاشر المقلدين ، فلما لم نفهم من هذه الأعراض ، بسيطة كانت أو مركبة سوى ما ذكروه فى تعريفاتها المتناولة للموضوعات ، كانت تلك التعريفات حدوداً ، أو رسوماً ، تامة أو ناقصة ، بحسب الماهية ، أو بحسب التسمية ؛ فلسنا نقدر على أن نتصورها غير ملتفتين إلى موضوعاتها ، ولا على أن نعرفها إلا كذلك ، ولا نأبى من أن نجوز أن يكون الحد المأخوذ فيه الموضوع الذى ذكروه ، حداً غير حقيقي بحسب الماهية وحدها ، على ما أشار إليه الشيخ ؛ فكثيراً ما يطلق اسم الحد على سائر التعريفات بالحجاز والتوسع .

فهذا ما عندي فه .

وأما الرسم الجامع الذي أورده الفاضل الشارح ، فهو رسم للحمولات الأولية التي هي الجنس والفصل القريبان ، والأعراض الذاتية الأولية فقط ، نقله الشارح إلى ههنا ، يخرج عنه المقومات البعيدة ، كأجناس الأجناس ، والفصول وفصولها ـ وفي نسخة وفصولهما» ـ وسائر الأعراض الذاتية المستعملة في البراهين .

والشارح معترف بذلك ؛ فإذن ليس بجامع للذاتيات بالوجهين جميعاً .

( ٤ ) لم يذكر قسما من الأقسام المذكورة ، وهو ما يلحق الشيء لأجل أمر يساويه ،
 وهو من جملة الأعراض الذاتية المذكورة بالشرط المذكور ، كالضاحك الذي يلحق =

لحوق الحركة للموجود ؛ فإنها إنما تلحقه لأنه جسم ، وهو معنى أخص منه .

وكذلك لحقوق الضحك للحيوان ؛ فإنه إنما يلحقه لأنه إنسان \*

<sup>=</sup> الإنسان للتعجب ؛ ومساوى الزوايا لقائمتين الذي يلحق المثلث لوسائط بيهما .

ولعل الشيخ حذفه إيثاراً للاختصار ، وهو أيضاً خارج عن الرسم الجامع الذي ذكره الشارح .

### الفصل الخامس عشر إشارة إلى المقول فى جواب ما هو

(۱) يكاد المنطقيون الظاهربون عند التحصيل ـ وفي نسخة « التحصيل عليهم » ـ لا يميزون بين الذاتى ، وبين المقول في جواب ما هو .

(٢) فإن اشتهى بعضهم أن يميز ، كان الذى يؤول إليه قوله ، هو ـ وفى نسخة « وهو » ـ أن المقول فى جواب ما هو ، من جملة الذاتيات ، ما كان مع ذاتيته أعم .

(١) هؤلاء لما سمعوا أن الجنس مقول فى جواب ما هو ، حسبوا أن المقول فى جواب ما هو ، هو الجنس ، ولم يميز وا بين الجنس والفصل ، كما يحكى ــ وفى نسخة «حكى » ــ عنهم ، أو عن أمثالم ، فى كتاب « الجدل » فإذا حصًّل عليهم ، أى نبهوا ، على تحقيق ما يؤدى إليه ظنهم الفاسد، مما غفلوا عنه ؛ وذلك بأن يلد كروا أنهم عنوا بالذاتيات ، أجزاء الماهية فقط ، لزمهم أن لا يكون بين «الذاتى » والمقول فى «جواب ما هو » فرق عندهم .

ولأجل ذلك قال الشيخ : [ يكاد المنطقيون الظاهريون لايميزون ] ولم يقل: [ إنهم يقولون كذا ] .

ثم لما تنبه - وف نسخة ا نُبِّهُ ، بعضهم بالفصول ، ورآها وحدها غير صالحة بخواب ما هو ، ذهب إلى أن من الذاتيات ما يصلح لذلك ، وسها ما لايصلح ، وجعل الصالح ما هو أعم ، يعنى الجنس ، وهو المراد بقوله :

 (٢) يقال : تبلبلت الألسن ، إذا اختلطت . والمراد أن كلامهم يختلط إذا تتبهوا على ما يناقض رأيهم ، وذلك بإيراد فصول الأجناس ، كالحساس للإنسان ؛ فإنها م يتبلبلون إذا حقق عليهم الحال في ذاتيات هي أعم ، وليست أجناساً ، مثل أشياء يسمومها فصول الأجناس ، وستعرفها .

(٣) لكن الطالب بما هو ، إنما يطلب الماهية وقد عرفتها \_ وفي

نسخة « عرفت الماهية » ـ وأنها إنما تتحقق بجميع المقومات

- (٤) فيجب أن يكون الحواب بالماهية .
- (٥) وفرق: بين المقول في جواب ما هو .

وبين الداخل فى جواب ما هو .

والمقول فی طریق ما هو .

فإن نفس الحواب غير الداخل في الحواب، والواقع في طريقما هو.

ذاتيات لكوبها مقومة للأجناس، وعامة لكوبها مساوية لها فى الدلالة، وغير صالحة لجواب ما هو لكوبها فصولاً للأجناس.

ثم لما فرغ الشيخ عن حكاية مذهبهم ونقضه اشتغل بتحقيق ذلك فقال :

(٣) أقول: يعنى بذلك ما سبق بيانه حين ذكر أن: [ كل ماهية إنما تتحقق بأن
 تكون أجزاؤها حاضة معها ، قال :

( ٤ ) ثم نبه على منشأ غلطهم بقوله :

(٥) أقول: وذلك لأن القوم لم يفرقوا بين نفس الجواب التي هي الماهية ، وبين
 الداخل فيه ، والواقع في طريقه ، الذي هو جزء الماهية ، يعني الذاتي .

قال الفاضل الشارح: ( والفرق بين الداخل فى جواب ما هو ، والمقول فى طريقه ، هو أن الجزء

إذا صار مذكوراً بالمطابقة . كان مقولاً في طريق ما هو .

وإذا صار مذكوراً بالتضمن ، كان داخلا في جوابه )

أقول: ويمكن أن يحمل الاشتباه الأول ، الواقع بين جواب ما هو ، وبين الذاتى ، أى ذاتى كان ، على عدم الفرق بين :

نفس الجواب .

والداخل فيه .

(٦) واعلم أن سؤال السائل بما هو ، بحسب ما توجبه كل لغة ، هو أنه : ما ذاته \* أو : ما مفهوم اسمه بالمطابقة ؟ وإنما هو هو – وفى نسخة « هو ما هو » – باجباع ما يعمه وغيره ، وما يخصه ، حتى تتحصل ذاته المطلوب فى هذا السؤال تحققها – وفى نسخة « بتحقيقها » – والأمر الأعم ، لاهو هوية الشيء، ولا مفهوم اسمه بالمطابقة . ولم أن يقولو : إنا نستعمل هذا اللفظ على عرف ثان ، واكن عليهم أن يدلوا على المفهوم المستحدث ويأثروه إلى قدمائهم ، دالين على ما اصطلحوا عليه عند النقل كما هو عادتهم .

وأنت عن قريب ستعلم أن لهم عن العدول عن الظاهر في العرف غني على المعدول عن الظاهر في العرف غني على المعدون الداخل في الجواب هو الذاتي الذي هو جزء الماهية فقط ، على ما يقتضي عرفهم .

ويحمل الاشتباه الثانى الواقع :

بين الجواب .

. - . . . وبين الذَّاني الأعم .

على عدم الفرق بين نفس الجواب ، والمقول في الطريق.

فيكون المقول فى طريق ما هو ، هو الذاتى الأعم .

وحينئذ يكون الداخل في الجواب ، أعم من المقول في الطريق .

ومما يؤيده : أن الشيخ عرف الجنس المشهور ، المتناول للجنس والفصل ، في الحد ــ وفي نسخة « في الجدل » ــ لا على ــ وفي نسخة « على »ــ ما يستعمله الظاهريون، بكونه مقولاً في طريق ما هو.

وذلك عندهم إنما يكون هو ؛ الذاتي الأعم

فإن الذاتى المساوى إنما يكون عندهم حدًّا .

وأيضاً الشيء قد يعرَّف : بالذاتى الأعم أولا ؛ ثم يعتد بالمساوى حتى تتحصل ما هيته فإذن الأعم قد وقع فى الطريق .

وأما المساوى فقد وقع عند الوصول إلى المقصد الذي هو تحصيل الماهية .

(٦) بيان ذلك أن المباحث العلمية لاتتعلق بالألفاظ إلا بالعرض ، كما مر .

وإذا تعلقت بها ، فيجب أن تحمل الألفاظ على مفهوماتها بحسب عرف اللغة ، ما لم يطرأ عليها نقل اصطلاحي .

ولما كان البحث عن مفهوم « ماهو » لا من حيث هو مقيد بلغة خاصة ، رجع الشيخ إلى مفهومه الأصلى ، وبيّن أنه إنما يورد سؤالا :

إما عن حقيقة الذات.

أوعن مفهوم الاسم بالمطابقة .

كما تبين في باب المطالب.

ثم بين أن المعنى الذي يجعله القوم بإزائه ليس هو أحدهما ؛ لأن حقيقة الذات إنما تتحصل باجمّاع ما يعمه ، يعنى و الجنس القريب ، وما يخصه : يعنى الفصل .

والأمر العام الذي يذهبون إليه :

ليس هو ما به الشيء هو ، يعني حقيقته .

ولا هو أيضاً مفهوم اسمه بالمطابقة .

فإذن ليس هذا الإطلاق بحسب العرف اللغوى

فإن ذهبوا إلى اصطلاح طارئ عليه ، وادعوه ؛ فلهم ذلك ، ولكن عليهم أن يبينوا المفهوم الذى اصطلحوا عليه ، والسبب الموجب النقل ، من العرف اللغوى ، إلى الاصطلاحى .

وإن نسبوا ذلك إلى القدماء ؛ فإن طريقهم فى هذه الصناعة ، هى التزام مصطلحات القدماء ، مع ما يلزمها ، ويلزمهم عليها ، على ما شحنوا كتبهم به .

وليس يمكنهم ذلك مع أنهم مستغنون ــ وفى نسخة « مشتغلون » ــ على التعسف ، على ما سنبينه .

## الفصل السادس عشر إشارة إلى أصناف اللقول فى جواب ما هو

 (١) اعلم أن أصناف الدال على ما هو من غير تغيير العرف وفي نسخة « مفهوم العرف » ــ ثلاثة .

(١) يعنى بالعرف اللغوى المذكور ، ووجه الحصر أن يقال :

المسئول عنه بما هو:

إما أن يكون شيئاً واحداً .

أو أشياء كثيرة .

والأول : إما أن يكون كليًّا .

أو جزئيًا .

والثانى: إما أن يكون تلك الأشياء :

مختلفة الحقانق.

أو متفقة الحقائق .

وهذه أربعة أصناف.

والحواب عنها ثلاثة أصناف ، لأن الحواب عن صنفين منها واحد .

وذلك لأن المسئول عنه :

إن كان شيئاً واحداً ، وكان كليًّا ، فيجاب بالحد وحده .

ولايجاب بذلك إذا شاركه غيره في السؤال .

فهو جواب في حال الحصوصية المطلقة .

وإن كان أشياء كثيرة محتلفة الحقائق ، فيجاب بهام الماهية المشتركة ببنها .

ولايجاب بذلك إذا اختص السؤال منها بواحد ، فهو جواب في حال الشركة المطلقة .

- (٢) أحدها بم بالخصوصية المطلقة مثل دلالة الحد على ما هية الاسم،
   مثل دلالة \_ وفي نسخة «كدلالة » \_ « الحيوان الناطق » على الإنسان .
  - (٣) والثانى : بالشركة المطلقة ، مثل ما يجب أن يقال \_ حين يسأل عن جماعة مختلفة ، فيها مثلا : فرس ، وثور ، وإنسان \_ : ما هى ؟ وهنالك لا يجب ولا يحسن إلا الحيوان .
  - ( ؛ ) فأما الأعم من «الحيوان » « كالجسم » ، فليس لها بما هية مشتركة ، بل جزء الماهية المشتركة .

و إن كان شيئاً واحداً جزئياً، أو أشياء كثيرة متفقة الحقائق ، كان الجواب فى الحالتين، هو نفس ماهية ذلك الشيء ، أو الأشياء ، فهو جواب فى حالتى الشركة والحصوصية معاً.

وقد ظهر من ذلك أن أصناف الجواب الذى هو الدال على ما هو ، ثلائة ، لا تزيد ولا تنقص .

والشارح: جعل المطلوب فى الصنف الذى يدل بالخصوصية ، ماهية شخص واحد ، وتمثل بزيد ، إذا قيل إنه : ما هو .

وهو سهو منه ؛ فإنه من الصنف الثالث كما ذكر في الكتاب .

(٢) أقول : الحد :

قد يكون بحسب الاسم ، و يجاب به عما هو طالب تفسير الاسم .

وقد يكون بحسب الحقيقة ، و يجاب به عما هو طالب الحقيقة .

وربما بجاب بحد واحد فى الموضعين ، باعتبارين فلعله لم يقل : [ مثل دلالة الحد على ماهية المحدود ] لئلا يتخصص بأحدهما . بل قال : [ على ماهية الاسم] ليتناولهما .

(٣) أما أنه لا بب - أى لاينبعى - فلأنه تمام الماهية المشتركة .

وأما أنه لايحسن ؛ فلأنه لو أورد ، حد الحيوان ، بدله ، لكان المورد مشتملا على ما يجب ، لكنه لم يحسن ؛ فإنه لا حاجة إلى ذلك التفصيل .

(٤) أقول : هذا شروع فى بيان ذلك ، بأن المورد إن كان غير الحيوان :
 فإما أن يكون .

وأما الإنسان والفرس، ونحوهما ــ وفى نسخة « ونحوه » ــ فأخص دلالة مما تشتمل عليه ــ وفى نسخة بدون عبارة « عليه » ــ تلك الماهية .

(٥) وأما مثل الحساس والمتحرك \_ وفى نسخة « أو المتحرك » \_ بالإرادة طبعاً، وإن أنزلنا أنهما مقومان مساويان لتلك الجملة معاً بالشركة فلسا يدلان على الماهية .

أعم

أو أخص منه .

أو مساوياً له .

وأبطل الجميع . وذلك ظاهر إلى قوله : [ في إبطال المساوى ]

(٥) إنما قال ذلك ؛ لأنهما عند الجمهور فصلان متساويان يقومان الحيوان .
 والتحقيق بقتضى أن الفصل الذى يتحصل به الجنس لايكون فوق واحد ؛

لأن الواحد إن لم يتحصل به الجنس لا يكون فصلا .

وإن تحصل به كان ما عداه فصلا ، فلا يكون فصلا .

اللهم إلا أن تكون الفصول مأخوذة عن علل مختلفة ، وحيننذ يكون الفصل الحقيقي مجموعها ، وكل واحد مها هو جز ؤه .

وربما يكون الفصل الحقيقي شيئاً لابدل على ذاته إلا بعرض ذاتى له ، فيشتق له الاسم من ذلك العرض ، كالناطق المشتق من النطق الدال على فصل الإنسان .

فإن وجد له عرضان يشتبه تقدم أحدهما على الآخر ، فقد يشتق له عن كل واحد منهما اسم ؛ وحينلذ ربما يظن أن المفهوم من الفصلين فصلان متغايران لتغاير معنيهما .

و « الحساس » و « المتحرك بالإرادة » فى هذا الموضع من هذا القبيل ؛ فإن مبدأ الفصل الحقيق . هو النفس الحيوانية ، التى هى معروضة الحس والحركة ، فاشتق له اللقب منهما .

ولما لم يكن هذا التحقيق منطقياً ، أعرض الشيخ عنه ، وعرّض بأن ذلك مخالف للتحقيق بقوله : [ وإن أنزلنا ألمهما مقومان] أي فرضنا . (٦) وذلك لأن المفهوم من الحساس والمتحرك بالإرادة \_ وفى نسخة بدون عبارة « بالإرادة » \_ وأمثال ذلك بحسب المطابقة ، هو أنه شيء \_ وفى نسخة « هو محرد أنه شيء » \_ له قوة حس ، أو قوة حركة .

وكذلك مفهوم الأبيض : هو أنه شيء ذوبياض. فأما ذلك الشيء ــوفى نسخة « فأماما ذلك الشيء ــوفى نسخة « حتى » ــ يعلم من خارج إلا على طريق الالتزام ، حين ــ وفى نسخة « حتى » ــ يعلم من خارج أنه ــ وفى نسخة « هو أنه » ــ لا يمكن أن يكون شيء من هذه إلا جسا ــ وفى نسخة « شيء من هذه الأجسام » ــ حسا ــ وفى نسخة » شيء من هذه الأجسام » ــ

(٧) وإذا قلنا لفظ\_ وفي نسخة « لفظة »\_ كذا تدل على كذا ، فإنما نعني به طريق المطابقة ، أو التضمن ، دون طريق الالتزام .

(٨) وكيف والمدلول عليه بطريق الالتزام غير محدود .

<sup>(</sup>٦) يربد أن الفصول والعرضيات كلها لا تدل على أصل الماهية ، التي يدل عليه الجنس والفصل إلا بالالتزام ؛ وذلك لأن الفصول تحصل الماهية ، والعرضيات تلحقها بعد تحصلها .

فأما الشيء الذي يتحصل بها ، أو يكون موضوعاً لها ، فهو خارج عن مفهوماتها ، إذ لو كانت تشتمل عليه – وفي نسخة « عليها » – لكان ما به الاشتراك داخلا فها به الامتياز ، أو الأشياء الداخلة في الحارجة . هذا خلف .

 <sup>(</sup>٧) يريد بهذه الدلالة ، الدلالة على الماهية ، أو على مفهوم الاسم ، لا الدلالة المطلقة ، كما فهمها الشارح ، وأدى به ذلك إلى أن جعل • دلالة الالتزام » مهجورة فى جميع المواضع .

والعلة فى اختصاص المطابقة والتضمن بهذه الدلالة أن لفظة [ ما ] إنما \_ وفى نسخة « هو إنما » \_ يقصد بالقصد الأول ما يطابق المسئول عنه ، دون ما عداه ، ثم يتعلق بأجزائه بالقصد الثانى ؛ لكون المسئول عنه متعلق الهوية بها فتبقى الموازم مقصودة مطلقاً .

<sup>(</sup>٨) أي اللفظ الذي يقصد به أشياء محدودة، إذا دل على الماهية ، أو على مفهوم

(٩) وأيضاً لو \_ وفى نسخة « إذا » \_ كان المدلول عليه هو بطريق الالتزام معتبراً ، لكان ما ليس بمقوم صالحاً للدلالة على ما هو . مثل الضحاك \_ وفى نسخة «الضاحك» \_ مثلا : فإنه من طريق الالتزام يدل على الحيوان الناطق .

لكن قد اتفق الجميع على أن مثل هذا لا يصلح فى جواب ما هو. فقد بان أن الذى يصلح فيما نحن فيه أن يكون جواباً عما هو ، أن يقول لتلك الحماعة : إنها حيوانات .

(١٠) ونجد اسم الحيوان موضوعاً بإزاء جملة ما تشترك فيه هي من المقومات المشتركة بينها التي تخصها وما في حكمها وضعاً شاملا ، إنما يخلى عما يخص كل واحد منها .

الاسم ، ويتناول ما يدخل فيهما ، فقد وقع على أشياء محدودة .

وَّاما اللوازم الحارجية ، فلكونها غير محدودة ، لا يجوز أن تكون مقصودة له .

 (٩) أقول: تصريح بتخصيص الدلالة المذكورة بهذا الموضع؛ لأن ما ليس بمقوم كالحواص، فقد يكون صالحاً للدلالة بالاتفاق في سائر المواضع، وإلا لكانت وفي نسخة و لكان و ــ الرسوم أيضاً مهجورة على الإطلاق.

فكذلك الحدود الناقصة التي تخلو عن الأجناس . .

وأيضاً الشيخ قد صرح بذلك في « الشفاء» في الفصل الذي قسم فيه الكلي إلى أقسامه الحمسة . فقال – بعد أن قسم الدال على الماهية إلى : الجنس والنوع – ما هذه عبارته :

[ والحساس لايدل على ما يدل عليه الحيوان إلا بالالتزام، فليس جنساً ؛ إذ المراد ههنا بالدلالة ، ما يدل بالمطابقة أو التضمن]

وهذا أيضاً نص صريح على التخصيص بهذا الموضع .

(١٠) أقول: يريد أنه إذا بطلت الأقسام بأسرها تعين الحيوان للجواب؛ فإنه هو الذي يشتمل على جميع الذاتيات المشتركة التي تخص هذه المختلفات المسئول عنها، ويخلى عن فصل كل واحد منها.

( ۱۱) هذا وأما الثالث فهو ما يكون بشركة وخصوصية معاً ، مثل ما إنه إذا سئل عن جماعة ، هم زيد ، وعمرو ، وخالد ، ماهم ؟

كان الذي يصلح أن يجاب به على الشرط المذكور ، أنهم أناس .

(۱۲) وإذا سئل أيضاً \_ وفى نسخة بحذف كلمة « أيضاً » \_ عن زيد وحده ، ما هو ؟ \_ لست أقول : من هو ؟ \_ كان الذى يصلح أن يجاب به على الشرط المذكور أنه إنسان .

(١٣) لأن الذي يفضل في زيد على الإنسانية ، أعراض ولوازم ، لأسباب في مادته التي منها خلق ، وفي رحم أمه ، وغير ذلك ، عرضت له .

بين الأشياء التي تدخل على معنى ك « الحيوان » وتجعلها أشياء مختلفة الحقائق ، كالإنسان ، والفرس .

وبين الأشياء التي تدخل على معنى آخر كالإنسان ، وتجعلها أشياء متفقة الحقيقة كزيد ، وعمرو .

ولنورد لبيان ذلك مقدمة ، هي أن نقول :

من الكلية ما قد يتصور معناه فقط ، بشرط أن يكون ذلك المعنى وحده ، ويكون كل ما يقارنه زئداً عليه، ولا يكون معناه الأول مقولاً على ذلك المجموع بل جزء منه .

ومنها ما يتصور معناه ، لا بشرط أن يكون ذلك المعنى وحده ، بل مع تجويز أن يقارنه غيره ، وأن لايفارنه . ويكون معناه الأول مقولا على المجموع حال المقارنة .

وهذا الأخير قد يكون غير متحصل بنفسه ، بل يكون مبهماً محتملا لأن يقال على أشباء مختلفة الحقائق ، وإنما يتحصل بما ينضاف إليه فيتخصص به ، فيصير هو بعينه أحد تلك الأشياء .

<sup>(</sup> ١١ ) أي من غير تغيير المعنى اللغوي .

<sup>(</sup> ۱۲ ) إشارة إلى الفرق بين « ما » و « من » فإن الأول قد مر بيانه ، والثانى إنما يطلب به العوارض المشخصة ، ويكون جوابه « زيد » أو ما يجرى مجراه .

<sup>(</sup> ۱۳ ) يريد أن يفرق :

وقد يكون متحصلا بنفه أو بما ينضاف إلى المعنى المذكور قبله ، ولا يكون مبهما ، ولا محتملا لأن يقال على أشباء مختلفة الحقائق . بل يقال – حين يقال – على أشباء لا تختلف إلا بالعدد فقط .

وهذان يشتركان فى أن المعنى الأول يقال على الحاصل بعد لحوق الغير به إلا أن اللاحق معط لقوام ذلك المعنى فى الصورة الأولى ،

و لا يسمى فصلا ١

أو لاحق به بعد التقوم فى الصورة الأخيرة ـ

ويسمى و عارضاً »

فالكلي يسمى بالاعتبار الأول : « مادة » .

وبالاعتبار ا**لثانى: «**جنساً » .

وبالاعتبار الثالث : ﴿ نُوعاً ﴾ .

مثاله : « الحيوان » إذا أخذ بشرط أن لا يكون معه شيء .

وإن اقترن به الناطق مثلا صار المجموع مركباً من الحيوان والناطق ، ولا يقال له : إنه حيوان . كان مادة .

وإن \_ وفى نسخة « إذا » \_ أخذ لا بشرط أن لايكون معه شيء ، بل من حيث يحتمل أن يكون إنساناً أو فرساً .

وإن تخصص بالناطق ، تحصل إنساناً ، ويقال له : إنه حيوان، كان ( جنساً ، وإذا أخذ بشرط أن يكون مع الناطق ، متخصصاً ومتحصلا به ، كان نوعاً . فالحيوان الأول جزء الإنسان ، ويتقدمه تقدم الجزء في الوجودين .

والحيوان الثانى ليس بجزء ؛ لأن الجزء لايحمل على الكل ، بل هو جزء من حده ، ولا يوجد من حيث هو كذلك إلا فى العقل ، و يتقدمه فى العقل بالطبع ، لكنه فى الحارج متأخر عنه ؛ لأن الإنسان ما لم يوجد ، لم يعقل له شىء ، يعمه وغيره ، وشىء يخصه وغيصله ، ويصير هو هو بعينه .

والحيوان الثالث هو الإنسان نفسه ؛ لأنه مأخوذ مع الناطق ، والأشياء التي تنضاف إليه بعد تحصله ، لانفيده اختلافاً في الماهية ، بل ربما تجعله محتلفاً بالعدد ، كالإنسان

- (۱٤) ولا يتعذر ــ وفى نسخة « يتقدر » ــ أن نقدر عروض أضدادها فى أول تكونه و ىكون هم هم يعينه .
- (١٥) وليس كذلك نسبة الإنسانية إليه ، ولا نسبة الحيوانية إلى الإنسانية والفرسية ؛ وذلك لأن الحيوان الذي كان يتكون إنساناً .

فإما أن يتم تكوّنه \_ وفى نسخة « بكونه » \_ مما يتكون منه فيكون إنساناً .

وإما أن لا يتم تكونه \_ وفى نسخة « بكونه » \_ فلا يكون لا ذلك الحيوان ، ولا يكون ذلك الإنسان .

(١٦) وليس يحتمل التقدير المذكور ، من أنه لو لم يلحقه لواحق جعلته إنساناً \_ يعنى الناطقية « شرح » \_ بل لحقته أضدادها ، أو

الأبيض ، والإنسان الأسود ، وهكذا الإنسان وذلك الإنسان .

فظهر الفرق بين الأشياء الى تدخل على معنى ، وتجعله أشياء مختلفة الحقائق ، وبين الأشياء التي تدخل عليه ، وتجعله أشياء متفقة الحقيقة .

وإذا تقرر هذا فنقول: لما كان الإنسان نوعاً كما قلنا ، كان متحصل الوجود ، فكان كل ما ينضاف إليه ، ويقترن به مما يجعله مختلفاً بالعدد ، فهو غير مقوم إياه ، بل عارض له ، بخلاف الحيوان ؛ ولذلك كانت ماهية الأشخاص ، هي شيئاً واحداً ، وهو المراد بقوله : 7 لأن الذي يفضل في زيد على الإنسانية أعراض ولوازم لمادته — وفي نسخة ، لأسباب في مادته ، ها لتي منها خلق ] .

( ۱۶ ) إشارة إلى أن العوارض واللوازم لما قارنته بعد تحصله ، فلا تتبدل حقيقته بتبدل تنك العوارض .

مثلا ، زيد الأبيض ، لو فرضناه ، أسود ، لم تنبدل إنسانيته .

(١٥) يريد أن الماهية لا يمكن أن تكون كذلك ؛ لأنها إن تبدلت ارتفع الشيء الذي هي ماهيته .

(١٦) يعنى يكون بعد تكونه فرساً هو ذلك الواحد الذى كان أمكن قبل ذلك ،
 أو أمكن أن يكون إنساناً .

مغايراتها . ـ يعنى اللاناطقية والصاهلية « شرح » ـ لكان يتكون حيواناً غير إنسان ، يعني فرساً مثلا ، وهو ذلك الواحد بعينه .

(١٧) بل إنما يجعله حيواناً ، ما يتقدمه فيجعله إنساناً .

(١٨) وإن ــ وفى نسخة « فإن » ــ كان على غير هذه الصورة ، فهو على غير هذا الحكم ، وليس ذلك على المنطق .

ومراده من ذلك الإشارة إلى أن ما يحصل الماهية ــ أعنى الفصل ــ لايحتمل التبدل أيضاً مع بقاء الماهية .

<sup>(</sup> ١٧ ) إشارة إلى تقدم وجود الإنسان ، باعتبار الحارج على الحيوان الذى هو الجنس. وإن كان وجود الجنس في العقل متقدماً على تصوره .

<sup>(</sup> ۱۸ ) وإن كانت.هذه الطبائع المذكورة التي فرضناها عوارض. فصولاً في نفس الأمر وكانت التي فرضناها فصولا عوارض ، فهو على غير هذا الحكم المذكور .

ولكن ليس على المنطق أن ينظر فى المواد ، بل عليه أن يبين أن الأشياء التي تختلف بالحقائق والتي لم تختلف ، أي أشياء كانت ، إذا سئل عنها بما هو ، كيف يجاب عن كل واحد منها \_ وفي نسخة ، منهما ، \_\_

النهج الثانى فى الألفاظ الخمسة المفردة والحد والرسم الفصل الأول إشارة

إلى المقول في جواب ما هو ، الذي هو الجنس ، والمقول في جواب ما هو ،
الذي هو النوع

( 1 ) كل محمول كلى يقال على ما تحته فى جواب ما هو . فاما أن تكون حقائق ما تحته مختلفة لسر بالعدد فقط

. و إما أن تكون بالعدد \_ وفي نسخة « بالعدد فقط »\_ مختلفة .

فأما ما يتقوم ــ وفى نسخة « يقوم » ــ به من الذاتيات فغير مختلف.

والأول: يسمى جنساً لما تحته .

والثاني : يسمى نوعاً .

ومن عادتهم أيضاً أن يسموا كل واحد من مختلفات الحقائق ، تحت القسم الأول نوعاً له \_ وفي نسخة بحذف كلمة « له » \_ وبالقياس \_ وفي نسخة « وفي نسخة « بالقياس » \_ إليه .

(٢) على أن اسم النوع عند التحقيق إنما يدل في الموضعين على معنيين مختلفين .

<sup>(</sup>١) كله ظاهر مستغن عن التفسير

<sup>(</sup> ٢ ) أقول : النوع المضاف إلى الجنس يستلزم اعتبارين :

(٣) ويما يسهو فيه المنطقيون ظنهم أن اسم النوع فى الموضعين له دلالة واحدة ، أو مختلفة بالعموم والخصوص .

أحدهما : نسبته إلى ما فوقه ، الذي هو الجنس .

والثانى : نسبته إلى ما تحنه ــ أشخاصاً كانت أو أنواعاً أخر ــ الني لولاها لم يكن النوع كليا .

والنوع الحقيق يستلزم اعتباراً واحداً ، وهو نسبته إلى الأشخاص التي تحته .

فالأول : قد يتناول الأنواع العالية ، والمتوسطة ، والسافلة ، التي تخص باسم نوع الأنواع ، تناول الجنس لأنواعه .

والثانى : قد يشارك نوع الأنواع وحده فى موضوعاته ، ويباينه بأحد اعتباريه ، أعنى النسبة إلى ما فوقه .

وقد يباينه فى الموضوع أيضاً ، إذا لم يكن تحت جنس . كالوحدة ، والنقطة، والآن .

فالنوعان بختلفان في المعنى بثلاثة أشياء :

أحدها: اختصاص أحدهما بالنسبة إلى ما فوقه ؛ ولأجل ذلك يجب تركبه عن جنس وفصل .

وأما الآخر: فلا يجب فيه ذلك ، وإن كان جائزاً لاشتراك المذكور في الموضوع.

وثانيها : جواز مباينة الإضافي للحقيق، في الموضوعات حيى ــ وفي نسخة ٥ حين ٥ ــ يكون نوعًا عاليًا ومتوسطًا ، من حيث وقوعه على مختلفات الحقيقة .

وثالثها: جواز مباينة الحقبتي للإضافي في الموضوعات حين لا يكون تحت جنس . (٣) وفي بعض النسخ « ومختلفة بالعموم والحصوص » وهو أظهر .

فإن الأول : يوهم أن يكون لهم سهوان :

# الفصل الثانى إشارة إلى ترتيب الحبنس والنوع

(١) ثم إن الأجناس قد ترتب متصاعدة ، والأنواع قد ترتب متنازلة .

(۲) ويجب أن ينتهي.

(٣) وأما إلى ماذا تنتهى فى التصاعد أو فى التنازل من المعانى
 الواقع علمها الحنسية والنوعية

الأول : ظنهم أن النوع في الموضعين له دلالة واحدة .

والثانى : ظنهم أن له دلالة مختلفة بالعموم والحصوص .

ويلزم على الأول أن يكون كل ما يقع تحت جنس ؛ فإنه لايختلف إلا بالعدد ، حتى لا يكون جنس تحت جنس ألبته ؛ وذلك مما لم يذهب إليه أحد .

ومراد الشيخ ليس إلا أنهم ظنوا أن النوع الحقيقي هو نوع الأنواع لا غير ، فجعلوا للمعنيين دلالة واحدة مختلفة بالعموم والخصوص ؛ لكونها مطلقة في أحد الموضعين ، ومقيدة بملاصقة الأشخاص في الموضع الآخر .

(١) أى ربما تترتب ، لأن ترتبه ليس بواجب في جميع المواد .

(۲) وذلك لأنها لو لم تنته فى التصاعد ، للزم تركب المعنى الواحد ، من مقومات
 لاتتناهى، لريتوقف تصوره على إحضار جميعها بالبال .

قال الفاضل الشارح: \* وأيضاً ، لوجب ترتب العلل والمعلولات ، لا إلى نهاية ؛ وذلك لكون كل فصل علم لتقوم حصته من الجنس. وهو محال على ما تبين في الإلهيات » .

ولو لم ينته فى التنازل ، لما تحصلت الأشخاص والأنواع الحقيقية ، أعنى أعيان الموجودات، التى يلزم من ارتفاعها ارتفاع الأجناس وما يليها .

(٣) أقول : يريد أن معرفة مواد الأجناس والأنواع ، بأعيانها ، ليست من هذا

وما المتوسطات بين الطرفين ؟

فما ــ وفى نسخة « فما » ــ ليس بيانه على المنطقي ، وإن تكلفه تكلف فضهلا .

بل إنما يجب عليه أن يعلم أن ههنا

جِّنساً عَالياً ، أو أجناساً عالية ، هي أجناس الأجناس

وأنواعاً سافلة هي أنواع الأنواع .

وأشياء متوسطة هي :

أجناس لما دونها

وأنواع لما فوقها .

وأن لكل واحد منها في مرتبته خواص .

( ؛ ) وأما أن يتعاطى النظر فى : كمية أجناس الأجناس ، وماهيها ، دون المتوسطة ، والسافلة ؛ كأن ذلك مهم ، وهذا غير مهم ، فخروج عن الواجب ، وكثراً ما ألهم الأذهان زيغا عن الجادة .

وأما - وفى نسخة ، وأن ، - النظر فى أن لكل واحد من العالية ، والمتوسطة ، والسافلة ، فى مرتبته خواص ، فإنما يلزمه ؛ لأن العلوم البرهانية ، إنما تبحث عن ثلك الحواص ، وهى الأعراض الذاتية المذكورة .

(٤) أقول : يعترض على سائر المنطقيين ؛ فإن مقدمهم الذى هو المعلم الأول افتتح تعليمه بذكر المقولات العشر التى هى أجناس الأجناس ، وأشار إلى معانيها وخواصها على الوجه المشهور الذى يليق بالمبندئين فى كتابه المسمى به قاطيغورياس ، وجعلها شبه مصادرة ، لهذا العلم ، لاجزءاً منه . وتبعه الجمهور فى ذلك ، بل زادوا فى بياناتها عليه . ولا شك فى أن النظر فى ذلك ليس من المباحث المنطقية ؛ إلا أن الحكم بأن النظر

العلم ، لأنها المعقولات الأولى .

وهذا العلم يبحث عن المعقولات الثانية .

فالمنطق ــ من حيث هو منطق ــ لاينظر فيها .

=فيها يجرى مجرى النظر فى الأجناس المتوسطة والسافلة، من — وفى نسخة ٥٤، — كونه مهماً أو غير مهم فى هذا العلم ، خروج عن الإنصاف ؛ فإن المنطق إنما يحتاج فى استعمال قوانينه لاقتناص الحدود واكتساب المقدمات ؛ إلى ذلك ؛ لأنه ما لم يعرف محدوده ، وكل واحد من حدى مطلوبه ، تحت أى جنس من الأجناس يقع بحسب الماهية ، لم يمكن له أن يحصل الفصول المترتبة ، ولا سائر المحمولات التى تتركب منها التعريفات ، ويستفاد منها التصديقات ، بحسب الأغلب ، كما بين فى مواضعها .

وأما المتوسطة والسافلة التي لاتنحصر في عدد ، فإنما يستغنى عن إيرادها ؛ لاشتمال العالمة المعدودة ، عليها .

ومما يشبه ذلك أن الطبيب ، من حيث هو طبيب ، يجب أن لاينظر إلا في حال بدن الإنسان ، من حيث يصح ، ويمرض ، ليحفظ الصحة ويزيل المرض ، فإن من ينظر وفي نسخة « نظر » – من حيث هو طبيب ، في ماهيات أشياء ، ربما يستعملها أو لا ستعملها :

أهى : معدنية ، أو نباتية ، أو حيوانية .

ومعادنها أين هي ؟ وأوقات تحصيلها منى هي ؟ وشرائط حفظها ما هي ؟ وكم هي ؟ دون ما لم يسمع به ، أو لم يقع إليه أنه مما يمكن أن تكون معرفتها أنفع في علمه ، كأن ذلك مهم ، وغيره ليس بمهم ، فخروج عن الواجب .

الا أنه لما تصور إمكان الاحتياج إليها ، في استعمال قوانينه الحافظة للصحة ، أو المزيلة للمرض ، أضاف النظر فيها بحسب الإمكان إلى علمه ، بل جعله جزءاً من علمه .

وهذا دأب أصحاب سائر الصناعات العملية \_ وفى نسخة • العلمية » \_ فأنهم يضيفون إلى صناعاتهم ما يحتاجون إليه فى تتميم تلك الصناعات ، وإن كان خارجاً عها، ليتم بذلك الوصول إلى غاياتها . الفصل الثالث

إشارة

#### إلى الفصل

(۱) وأما الذاتى الذى ليس يصلح أن يقال على الكثرة التى كليته بالقياس إليها ، قولا فى جواب « ما هو ؟ » فلا شك فى أنه يصلح للتمييز — وفى نسخة « للتميز » — الذاتى — وفى نسخة بدون كلمة « الذاتى » — عما يشاركها فى الوجود ، أو فى جنس ما

(١) أقول : كل ذاتى :

إما أن يكون مقولاً في جواب ما هو ، بالقياس إلى ماهو ذاتى له .

أولا يكون .

والثانى : إما أن يكون داخلا فيما يقال فى جواب ، ما هو ،

أو يكون خارجاً عنه .

ولما كان المقول في جواب ۾ ما هو جه على الكثرة :

إما تمام ما هيتها مطلقاً .

أو تمام ما هيتها المشتركة بينها ــ وفى نسخة « فيها » ــ

فالذاتى الحارج عما يقال فى جواب a ما هو ؟ » لا يوجد إلا فى القسم الأخير ، ويكون ما يختص ببعض تلك الكثرة ، بالضرورة ، وما يختص بالبعض مقوماً له ، فهو ما يفيده الامتياز عما يشاركه ، فهو صالح للتمييز الذاتى لذلك البعض ،

والداخل في جواب ۽ ما هو ؟ ١

اِن كان واقعاً \_ وفى نسخه ه مقولا » \_ فى جواب « ما هو ؟ » على كثرة أخرى قبل الأولى ، فحكمه حكم المقول فى جواب « ما هو ؟ »

وإن لم يكن واقعاً فحكمه حكم الخارج المذكور .

(٢) ولذلك يصلح أن يكون مقولاً فى جواب أى شيء هو ؟ فإن «أى شيء » إنما يطلب به \_ وفى نسخة حذف عبارة « به » \_ التمييز المطلق عن المشاركات فى معنى « الشيئية » فما دونها ، وهذا هو المسمى بالفصل .

فإذن كل ذاتى لايصلح في جواب ما هو ، فهو صالح للتمييز الذاتى ، وهو الفصل .

والفصل قد ينكون خاصًا بالجنس ، كالحساس للنامى مثلا، فإنه لا يوجد لغيره . وقد لا يكون ، كالناطق للحيوان ، عند من يجعله مقولاً على غير الحيوانات، كبعض الملائكة مثلا .

وعلى التقديرين ، فإن الجنس إنما يتحصل ويتقوم به نوعاً ، وذلك النوع إنما يمتاز بذلك الفصل .

أما على التقدير الأول : فعن كل ما عداه ، مما في الوجود .

وأما على التقدير الثانى: فعن كل ما يشاركه فى الجنس فقط؛ فإن الإنسان لا يمتاز بالناطق عن جميع ما فى الوجود ؛ إذ لا يمتاز به عن الملائكة، بل عما يشاركه فى الحيوانية فقط. وهو المراد بقوله: [عما يشاركها فى الوجود ، أو فى جنس ما].

وقد ذهب الفاضل الشارح ، وغيره ، ممن سبقه ، إلى أن الذاتى الذى لا يصلح لجواب « ما هو ؟ « لا يجوز أن يكون أعم الذاتيات .

فهو إما : مساو أو أخص منه.

والمساوى له هو ما يصلح لتمييزه عما يشاركه فى الوجود .

والأخص منه هو ما يصلح لتمييز ما يختص به عما يشاركه فى الجنس الذى يعمهما . ولزمهم على ذلك تجويز تركب أعم الذاتيات الذى هو الجنس العالى عن أمرين مساويين له ، ليس ولا واحد منهما بجنس ، بل يكونان فصلين ، وذلك غير مطابق للوجود ، ولا لأصولح التى بنوا عليها .

وفيها ذهبنا إليه غنى عن أمثال هذه التمحلات .

(٢) أقول نبّه على أن الفصل هو المقول في جواب الى شيء هو الم بين أن =
 الإشارات والتنجات

(٣) وقد يكون فضلاً للنوع الأخير ، كالناطق مثلا للإنسان . وقد يكون للنوع المتوسط ، فيكون فصلا لجنس نوع أخير – وفى نسخة «النوع الأخير» – مثل الحساس فإنه فصل للحيوان – وفى نسخة «الحيوان» – وفصل جنس الإنسان ، وليس جنساً للإنسان ، وإن كان ذاتيًا أع منه .

( ٤ ) فيعلم من هذا أنه ليس كل ذاتى أعم ، جنساً ؛ ولامقولا في « جواب ما هو ؟ » :

وكل فصل فإنه بالقياس إلى النوع الذى هو فصله مقوم ، وبالقياس إلى جنس ذلك النوع ، مقسم ه

= هذا الإطلاق موافق لعرف اللغة، كما بين فى جواب، ما هو ، بقوله: [ فإن أى شىء إنما يطلب به التمييز ]

يعنى أن السؤال ب 1 أى ، قد يطلب به التمييز العام عن جميع الأشباء ، وذلك إذا أضيف إلى ، شيء ، أوما يجرى بجراه ، فيقال : « أى شيء هو ؟ ، وقد يطلب به التمييز الخاص عن بعضها ، مما هو دون الشيء المطلق، وذلك إذا أضيف إلى شيء أخص منه. كما يقال « أى حيوان هو ؟ » .

وغرض الشيء في التلفظ بـ « الوجود » • « الشيء » ههنا ، تعميم الأشياء التي يطلب التمييز عنها ، من غير ملاحظة كون « الوجود » و « الشيئية » عارضين للماهيات ، على ما فهم الفاضل الشارح ؛ فإنه لا فائدة لذلك ههنا .

(٣) أقول: لما فرغ من بيان ماهية الفصل ، رجع إلى الإشارة التفصيلية ،
 إلى أن « فصلية ، » كل واحد من الذاتيات التي لاتصلح لجواب « ما هو ؟ » بالقياس إلى أي شيء يكون .

وعند وصوله إلى فصل الجنس أشار إلى ما ذكره فى مناقضة القائلين فيها مر بأن المقول فى جواب ما هو ، هو الذاتى الأعمر مجملا ، وأحال بيانه إلى هذا الموضع بقوله .

( ٤ ) يريد أن الفصل الذي يتحصل به الجنس نوعاً ، إنما يكون له اعتباران :

أحدهما : بقياسه إلى الجنس المتحصل به .

والثانى : بقياسه إلى النوع المتحصل منه .

والأول : هو التقسيم ؛ فإن الناطق يقسم الحيوان إلى الإنسان، وغيره .

والثانى: هو التقويم ؛ فإنه يقوم الإنسان لكونه ذاتيًّا له .

وأما قولهم : ( الفصل : مقوم لحصته من الجنس) فذلك التقويم غير ما نحن فيه فإنه بمعنى كونه سبباً لوجود الحصة ، لا بمعنى كونه جزءاً منه .

والتمبيز بعد التقويم ؛ لأنه عارض بحسب اعتبار الشيء إلى غيره ، فيكون متأخراً عن اعتباره في نفسه .

ومقوم النوع العالى يقوم السافل ؛ لأنه يقوم مقومه ولا ينعكس ؛ لاحتمال أن يكون مقوم السافل ، هو ما ينضاف إلى العالى .

ومقسم الجنس السافل ، مقسم العالى ؛ لأن العالى مقول على جميع السافل ، ولا ينعكس ، لاحتمال أن يكون أقسام العالى ، هو السافل نفسه .

#### الفصل الرابع

## إشارة إلى الحاصة والعرض العام

(١) أما الخاصة والعرض العام فن المحمولات العرضية والخاصة منها وفي نسخة «منهما» \_ ما كان من العوارض واللوازم \_ وفي نسخة « اللوازم والعوارض » \_ غير \_ وفي نسخة « الغير » \_ المقومة لكلى ما واحد من حيث ليس \_ وفي نسخة « من حيث إنه ليس » \_ لغيره ، سواء كان ذلك نوعاً أخيراً ، أو غير أخير ، وسواء عم الجميع أو لم يعم .

(١) أقول : لما فرغ من المحمولات الذاتية ، وذكر المحمولات العرضية وهي

إلى ما لا يعرض لغير موضوعاتها .

و إلى ما يعرض .

والأول : خاصة .

والثاني : عرض عام .

ويشترط فيهما ، أن يكون الموضوع كليًّا .

فالخاصة قد تكون .

للجنس العالى . كالموجود لا في موضوع ، للجوهر .

وللمتوسط ، كاللون للجسم .

وللنوع الأخبر كالكاتب للإنسان

وقد تكون لازمة .

ك « ذي الزوايا الثلاث » للمثلث .

ومفارقة ، كالماشي للحيوان .

(٢) وأما العرض العام منهما \_ وفى نسخة بدون عبارة « منهما » فهو ما كان موجوداً \_ وفى نسخة « منهما موجوداً » وفى أخرى « منها موجوداً » \_ فى كلى وغيره، عم الجزئيات كلها \_ وفى نسخة بدون عبارة « كلها » \_ أو لم يعم .

(٣) وأفضل الخواص ما عم النوع واختص به ، وكان لازما لا يفارق الموضوع ــ وفي نسخة « لا يفارقه » ــ وأنفعها في تعريف الشيء به

وقد تكون عامة لأشخاص موضوعاتها ، كالضاحك بالطبع للإنسان .

وخاصة بالبعض ، كالكاتب له.

وقد تكون مفردة كالكاتب له .

ومركبة

ك 8 منتصب القامة ، بادى البشرة ، له

وقد تكون بالقياس إلى شيء ، لابوجد فيه ، وإن لم تكن خاصة بالموضوع على الإطلاق ،

که دی الرجلین ، للإنسان ، بالقیاس إلی الفرس ، دون الطائر ، ولا بالقیاس إلی
 شیء بل بالإطلاق ، کما مر .

وكلخاصة نوع ، خاصة لجنسه وإن علا ، ولا ينعكس ، وربما يكون عرضاً عامًا لما تحته ، وربما لا يكون .

(٢) والعرض العام قد يكون أيضاً.

للجنس العالى ، كالواحد للجوهر .

وللنوع الأخير ، كالأبيض للإنسان .

وقد يكون لازماً ، كالزوج للاثنين .

ومفارقاً ، كالنائم للإنسان .

وقد يكون عامًّا للجزئيات ، كالمتحرك للحيوان .

وغير عام كالأبيض له .

(٣) أقول : الخاصة .

\_ وفى نسخة بدون عبارة «به» \_ ما كان بين الوجود له \_ وفى نسخة بدون عبارة « له » \_ مثال الخاصة ، الضاحك \_ وفى نسخة « الضحاك » \_ للإنسان ، وكون الزوايا مثل قائمتين للمثلث .

- (٤) مثال \_ وفي نسخة « ومثال» \_ العرض العام الأبيض للبيضاني.
  - (٥) وربما قالوا: « العرض » مطلقاً محذوفاً عنه العام .

ومتخلفوا \_ وفى نسخة « مختلفوا » \_ المنطقين يذهبون إلى أن هذا العرض هو العرض الذى يقال مع الجوهر ، وليس هذا من ذلك بشيء ، بل معنى هذا العرض، هو العرضي المشهور عند الظاهرين ـ وفي نسخة بلون عبارة « المشهور عند الظاهرين » \_

فأفضلها بالاعتبار الأول ما تكون شاملة لأشخاص الموضوع ، خاصة به، لا بالقياس إلى غيره ، بل على الإطلاق ، لازمة لها غير مفارقة .

وبالاعتبار الثانى؛ ما تكون مع ذلك بينة الوجود له ؛ فإن التعريف بالخنى غير منجح.

( ٤ ) وهو طائر يقال له باليونانية تعنس – وفي نسخة ١ ققنس ٢ – فهو متولد غير
 متوالد ، وقد تذكر له قصة ، ويتمثل في البياض به ، كما في السواد بالغراب .

(٥) إطلاق العرض على ما يوجد للموضوع فقط.

وإطلاق الخاصة على ما يكون مع ذلك مساويًا له ، كما ذكر في الجدل .

والعرض الذى هو قسيم الجوهر ما يوجد فى الموضوع .

فلعل الالتباس بين ما يوجد للموضوع ، وبين ما يوجد فيه ، بعد الغفلة عن اختلاف معنى الموضوع فيهما ، حملهم على الذهاب إلى أنهما واحد .

وأيضاً فإن العرض الذي هو قسيم الجوهر ، قد يمكن أن يحمل على موضوعه حملاغير ذاتى ، وظنوه عرضاً عاماً لذلك ، وغفلوا عن كونه محمولا عليه بالاشتقاق ، ووجوب كون العرض العام محمولا بالمواطأة .

قد تعتبر ، من حيث كونها خاصة فقط .

وقد تعتبر من حيث وقوعها في التعريفات .

وتوجد الخواص متفاوتة فى الجودة والرداءة ، بكل واحد من الاعتبارين .

(٦) وقد يكون الشيء بالقياس إلى كلى ، خاصة ، وبالقياس إلى ما هو أخص منه ، عرضا عاممًا ؛ فإن « المشي والأكل » من خواص الحيوان ، ومن الأعراض العامة للإنسان ــ وفى نسخة « بالقياس إلى الإنسان » ــ »

ولا يمتنع أن يكون ما هو جَنس لَشيء . نوعًا لغيره . وكذلك البواق. وقد يتمثل في هذا الموضع بـ « الملتون » فيقال :

إنه جَنس للأسود .

وفصل : للكيف .

ونوع للمتكيف ، بوجه ، ولهذا الملون ، بوجه آخر .

وخاصة: للجسم ، وعرض عام .

وليس هذا المثالُ صحيحاً في بعض الصور ، ولكن لا يناقش في الأمثلة ـــ وفي نسخة والمثال و ـــ

<sup>(</sup> ٣ ) أقول : كل واحد من الخمسة ، إنما يكون واحداً منها بالقياس إلى شيء ؛ فإن الجنس جنس لشيء ، والنوع نوع لشيء .

#### الفصل الحامس

#### تنسه

(١) فهذه الألفاظ الخمسة ، وهي :

الحنس والنوع والفصل والخاصة والعرض العام

تشترك كلها \_ وفي نسخة بدون عبارة « كلها »\_ في أنها تحمل على الجزئيات الواقعة تحمّها ، بالاسم والحد

( 1 ) أقول : هذا أول فصل ترجمه بـ« التنبيه » .

وقال الفاضل الشارح: الاستقراء بدل على أن الشيخ عبر في هذا الكتاب به الإشارات » عن فصول تشتمل على أحكام تثبت بتجشم.

و يـ و التنبيهات » عن فصول يكنى فى ثبوت أحكامها النظر فى حدودها ، وفيا سبق من القول فها يناسبها .

وهذا الفصل بمَيِّن "كوزه من النوع الثاني .

ومن عادة المنطقيين في هذا الموضع أن يبينوا:

المشاركات العامة . والثنائية . والثلاثية . والرباعية .

والمباينات بين هذه الحمسة .

فاقتصر الشيخ على بيان مشاركة عامة هي :

أن كل واحدة من الحمسة ، قد تحمل على جزئياتها بالاسم والحد ، كالجسم على الحيوان ، وكالجوهر الذي يقبل الأبعاد ، أعنى حد الجسم عليه أيضاً .

وههنا بحث مهم ، وهو أن النوع الذي هو أحد الحمسة بأي المعنيين هو ؟

فنقول : إنه بالمعنى الحقيق ، وذلك لأن الكليات المنحصرة في هذه الأقسام الحمسة هي المحمولات .

والنوع الإضافى من حيث هو نوع إضافى، موضوع لايعتبر كونه محمولاً على شيء إنما يعتبر كونه محمولاً ، من حيث هو كلى ؛ وهو اعتبار آخر . والشيخ قد نبه عليه بقوله: [ تشرك كلها فى أنه تحمل على الجزئيات الواقعة تحمّها] فإن الإضافى النوع لايقاس إلى ما تحته ، من حيث هو نوع إضافى ، بل يقاس إلى ما فوقه .

وأيضاً القسمة المخمسة تخرج الحقيقي وحده ، والتي تخرج الإضافي ، إنما تكون بالقوة مسدسة ؛ لأنها لا تخرج الإضافي وحده ، من غير اعتبار الحقيقي ، وذلك لأنا نقول . إذا أردنا الحقيق :

مثلا الكليات المحمولة:

إما ذاتية لموضوعاتها .

وإما عرضية .

والذائية : إما مقولة في جواب « ما هو » على مختلفات الحقيقة ، وهي الجنس . أو على منفقاتها ، وهي النوع .

وإما ليست بمقولة ، وهي الفصل.

والعرضية : إما مختصة بموضوعاتها ، وهي الحاصة .

أو غير مختصة ، وهي العرض .

فهذه القسمة وما يجرى مجراها ، تخرج الحقيقي وحده ، مخمسة .

وأما إذا أردنا الإضافي فنقول :

مثلا الكليات تنقسم :

إلى ممكنة الوقوع في جواب « ما هو ؟ »

وإلى ما لا يمكن وقوعها فيه .

ويمكنة الوقوع ، إذا ترتبت في العموم والخصوص ، فالعام جنس للخاص . والحاص نوع له .

وما لا يمكن أن يقع في جواب و ما هو ؟ ، ينقسم إلى :

ذاتى ، هو الفصلّ .

وإلى عرضي ، وهو إما الحاصة ، أو العرض .

وهذه القسمة مشتملة على قسم آخر ، وهو ما يمكن وقوعه فى جواب د ما هو ؟ ، ولايرتب ، أولا يعتبر ترتبه ، تحت عام، وهو النوع الحقيق ، فتكون بالقوة مسلسة ، ولا يحيص عن ذلك فى كل قسمة تجرى بجراها فى إخراج الإضافى .

## الفصل السادس إشارة إلى رسوم الخمسة

(۱) فالحنس يرسم بأنه كلى ـ وفى نسخة « الكلى » ـ يحمل على أشياء محتلفة الحقائق فى « جواب، ما هو ؟ »

والفصل يرسم بأنه كلى يحمل على الشيء في جواب «أي شيء هو ؟ » في جوهره .

والنوع :

يرسم بأحد المعنيين أنه كلى يحمل على أشياء لا تختلف إلا بالعدد في جواب « ما هو ؟ » .

ويرسم بالمعنى الثانى أنه كلى يحمل عليه الجنس وعلى غيره حملا ذاتيًا أوليا .

والخاصة ترسم بأمها كلية تقال على ما تحت حقيقة واحدة فقط قولا غير ذاتي .

والعرض العام يرسم بأنه كلى يقال على ما تحت حقيقة واحدة ، وعلى غيرها قولا غير ذاتى .

(١) أقول : الكلى هو الحنس للخمسة ؛ ولذلك وضعه في أوائل رسومها .

والكلى يقع بالاشتراك .

على طبائع الموجودات وحدها ، وهو الطبيعي .

وعلى العموم الذى إذا لحقها اشتركت الجزئيات فيها ، وهو المنطقى .

وعلى الملحوق مع اللاحق ، وهو العقلي .

وقد مر ذكرها .

· · · · · ·

فالجنس للخمسة ، هو المنطقي لا غير .

و إنما قال ــ فى رسم الفصلــ : [ يحمل فى جواب « أى شىء هو فى جوهره ؟ » ] لأن الخاصة أيضاً قد تحمل فى جواب « أى شىء هو؟ » إلا أنها إنما تفعل تمييزاً عرضيًّا، لا ذاتيًّا وجوهريًّا .

وقال فى رسم النوع الإضافى : [ إن الجنس يحمل عليه ، أيضاً ، حملا ذاتياً أولا ] لأن الجنس البعيد يحمل عليه أيضاً حملا ذاتياً ، لكنه لايكون أولياً ، وهو لايكون نوعاً إلا بالقياس إلى القريب .

والباقى ظاهر .

وإنما جعل هذه الأقوال رسوماً ، لاحدوداً ؛ لأن الحمل علىالشيء أمر عارض لماهية الكليات ، وغير مقوم إياها ؛ فإن الجنس فى نفسه ، هو الكلي الذاتي نختلفات الحقيقة بالاشتراك ، سواء حمل عليها أو لم يحمل .

رأما حمله عليها ، أو كونه صَالحًا لأن بحمل ، فما يعرض لها بعد تقومه .

وكذلك في البواقي .

وإنما أورد الشيخ رسومها دون حدودها ؛ لأنها أشد مناسبة لبياناتها المتقدمة .

انفصل السابع إشارة إلى الحد

- (١) الحد قول دال على ماهمة الشيء.
- (٢) ولا شك في أنه يكون مشتملا على مقوماته أجمع .

(١) هذا حد الحد . وقد يرسم بأنه قول يقوم مقام الاسم المطابق في الدلالة على الذات .

والحد منه تام يشتمل على جميع المقومات ، كقولنا ، للإنسان : إنه حيوان ناطق .

ومنه ناقص يشتمل على بعضها ، إذا كان مساوياً للحدود، كقولنا له : إنه جسم ، أو جوهر ، ناطق .

والتام لا يكون إلا واحداً .

وأما الحدود الناقصة فكثيرة يفضل بعضها على بعض بحسب ازدياد الأجزاء .

وأيضاً منه ما يكون بحسب الاسم . ومنه ما يكون بحسب الماهية ، كما مر .

والمراد ههنا هو الذي بحسب الماهية .

واسم الحد يقع على التام والناقص ، بالاشتراك ؛ لأن التام دال على الماهية بالمطابقة كالاسم ؛ إلا أن الاسم مفرد ، والحد مؤلف .

والناقص دال عليها ، لا بالمطابقة ، بل بالالتزام ، ويقع على الحدود الناقصة بالتشكيك ، لأن المشتمل على أجزاء أكثر ، أولى بهذا الاسم ، من المشتمل على أجزاء أقل .

فإذا أطلق هذا الاسم ، فالواجب أن يحمل على التام الذى هو الحد الحقيق وحده ، وإباه عنى الشيخ في هذا الفصل .

 (٢) إشارة إلى ما سبق من أن الدال على الماهية ، إنما يكون مشتملا على جميع المقومات . ويكون لا محالة مركباً من جنسه وفصله ؛ لأن مقوماته المشتركة هي جنسه ، والمقوم الحاص فصله .

واعلم أن الشيء الذي يراد تعريفه ، يكون :

إما بسيطآ

وإما مركباً.

والتركيب : إما أن يكون في العقل فقط .

وإما أن يكون فى العقل وخارجه .

والعقلى المحض : هو التركيب من الجنس والفصل . ويختص بأن يكون كل واحد من المركب وأجزائه مقولا بالمواطأة على الباقية .

الذركيب الحارجي قد يكون من أشياء ملتئمة شيئاً واحداً ، كالآحاد في العدد ، وكالهيولي والصورة في الجسم ــ وفي نسخة ، للجسم، ــ

أو غير ملتئمة شيئاً واحداً ، كالسواد وغيره في البلقة .

أو من شيء وما يحل فيه كالجسم والسواد ، في الأسود .

أو من شيء وإضافته إلى غيره ، كالرجل والأبوة في الأب .

وقد يكون على أنحاء غير ذلك مما يطول ذكرها .

وكل مركب خارج العقل ، مركب فى العقل ، ولا ينعكس .

ولكل قسم من هذه الأقسام تعريف يخصه .

وأما البسائط فلا تعرف بالحدود ، بل بالرسوم وما يجرى مجراها .

وأما المركبات العقلبة ، فهى التى تحد بالحدود التامة المذكورة ، وهى ذوات الماهيات على الاصطلاح المذكور قبل .

وأما المركبات الباقية ، فحدودها مؤلفة من حدود بسائطها ، إن كانت ذوات حدود وإلا فن رسومها .

فقول الشيخ: [ الحد قول دال على ماهية الشيء] يدل على تخصيص الحد بذوات الماهيات، التي هي المركبات العقلية، فلذلك ﴿ وَفَى نُسْخَةُ ﴿ فَلَأَجُلُ ذَلْكُ ﴾ ﴿ قَالَ ( وَكُونَ ) يَعْنِى الحَد ( لا محالة مركباً من جنسه وفصله ) .

- (٣) وما لم يجتمع للمركب ما هو مشترك، وما هو خاص ، لم
   يتم للشيء حقيقته المركبة .
- ' (٤) وما لم يكن للشيء تركيب فى حقيقته لم يدل \_ وفى نسخة لم مكن أن يدل \_ علما بقول .
  - (٥) وكل \_ وفي نسخة « فكل» \_ محدود مركب في المعنى.
- (٦) ويجبأن يعلم أن الغرض فى التحديد ليس هوالتمييز كيف اتفق ، ولا أيضاً بشرط أن يكون من الذاتيات من غير زيادة اعتبار \_ وفى نسخة «اعتبار زيادة » \_ آخر، بلأن \_ وفى نسخة بدون كلمة «أن » \_ يتصور به المعنى كما هو .

وإذا ثبت هذا ، فقد سقط الشك الذي يورد عليه ، وهو قولم : [ ليس كل حد مركباً من جنس وفصل ] .

<sup>(</sup>٣) يريد ب 1 المركب 1 العقلي الصرف ؛ فإن سائر المركبات لا يجب أن يكون مشتملا على مشترك وخاص .

<sup>(</sup>٤) يعنى بالقول ، القول الذى يكون حداً ؛ فإن البسيط - وفى نسخة « حقيقية البسيط » - قد يدل عليه - وفى نسخة « عليها » - بقول ؛ ولا بدل عليه - وفى نسخة « عليها» - بقول يكون حداً ، بل بقول يكون رسها . وإن لم يكن ذلك القول فى بعض الصور قاصراً عن الحدود، فى إفادة تصور ما يطلب تصوره، وذلك إذا كان مشتملا على لوازم تقتضى انتقال الذهن عنها إلى حقيقة ملزومها ، كما هى ؛ فإن ذلك القول يقوم مقام الحد فى إفادة الغرض .

<sup>(</sup>٥) أقول : ههنا صرح بأنه يريد البركيب العقلي .

 <sup>(</sup>٦) أقول : الظاهريون يرون أن الغرض من التحديد هو التمييز فحسب ؛ ولذلك يجعلون كل قول ٥ يطرد و ينعكس » على الشيء ، حداً الله .

ثم إن تنبه بعضهم للذاتيات والعرضيات جعل المميز الذاتي كيفما كان حدًّا .

والشيخ رد عليهم جميعاً ، وأبان أن الغرض من التحديد تصور المعنى كما هو ، فإن من يروم تحقيق الأشياء لايقف دونه ـــ وفي نسخة « دومها » ـــ

(٧) وإذا فرضنا أن شيئاً من الأشياء ،له، بعد جنسه، فصلان ، يساويانه كماقديظن أن الحيوان له بعد كونه جسها ذا نفس ، فصلان ، كالحساس ، والمتحرك بالإرادة .

فإذا أورد أحدهما وحده كنى فى الحد. وفى نسخة « فى ذلك الحد » ... الذى يراد به التمييز الذاتى . ولم يكف فى الحدالذى يطلب فيه أن بتحقق ذات الشيء وحقيقته كما هو .

( ٨ ) ولوكان الغرض في « الحد » التميز بالذاتيات ، كيف اتفق ، لكان قولنا : الإنسان \_ وفي نسخة « للإنسان » \_ جسم ناطق مائت ، حدًا ،

واعلم أن طالب التميز الكلى بالقصد الأول ، لا يتحصل غرضه ، إلا بعد أن يعرف الشيء الذي يريد تميزه أولا .

ثم الأشباء غير المتناهية التي يربد التميز عنها ثانياً .

وأما طالب تصور المعنى كما هو ، فقد يتحصل له التمييز الكُنِّلِي تابعاً لمقصوده بالقصدالثاني .

 <sup>(</sup>٧) وقد مر الكلام فى كيفية اشتمال الشيءعلى فصلين متساويين ، فلا وجه لإعادته .
 والمنطق من حيث يجوز ذلك فعليه أن يحكم بوجوب إبراد الفصول جميعاً حتى تتم المقمات .

 <sup>(</sup>٨) هذه حجة جدلية يحتج بها على القوم ؛ فإنهم مع قولهم بأن الغرض من الحد هو
 التميز بالذاتيات ، اعترفوا بأن هذا ليس حداً الماً ، وهو مناقض لقولهم .

والماثت عندهم فصل أخير، بعد الناطق؛ فإن الإنسان يشاركُ الأفلاك والملائكة ــ بزعمهم ــ في كونهم «حيًّا ناطفاً» ويمتاز عنها بـ « الماثت » .

والحق أن و الحي الناطق ، يقع عليهما بمعنيين .

#### الفصل الثامن

## وهم وتنبيه

(۱) إذا \_ وفي نسخة « وإذا » \_ كانت الأشياء التي يحتاج إلى ذكرها في الحد \_ وفي نسخة بدون عبارة « في الحد » \_ معدودة ، وهي مقومات الشيء ، لم يحتمل التحديد إلا وجها واحداً من العبارة التي تجمع المقومات على ترتيبها أجمع ، ولم يمكن أن يوجز ، ولا أن يطول ؛ لأن إيراد الحنس القريب يغني عن تعديد واحدواحد من المقومات المشتركة إذ \_ وفي نسخة « إذا » \_ كان اسم الحنس يدل على جميعها دلالة التضمن . ثم يتم الأمر بإيراد الفصول .

وقد علمت أنه إذا زادت الفصول على واحد ، لم يحسن الإيجاز والحذف إذا كان الغرض بالتحديد وفي نسخة « في التحديد » \_ تصور كنه الشيء كما هو \_ وفي نسخة «على ما هو عليه » \_ وذلك يتبعه التمييز أيضاً .

ثم لو تعمد متعمد ، أو سها ساه ، أو نسى ناس ، اسم الحنس ، وأنى بدله بحد الحنس ، لم نقل إنه خرج عن \_ وفى نسخة بدون كلمة «عن » \_ أن يكون حادًا مستعظمين صنيعه \_ وفى نسخة « فى صنيعه » \_ فى تطويل الحد .

فلا ذلك الإيجاز محمود كل ذلك الحمد ... وفى نسخة بدون عبارة « كل ذلك الحمد » .. ولا هذا التطويل مذموم كل ذلك الذم ، إذا حفظ فيه الواجب من الحمع والترتيب .

<sup>(</sup>١) أقول : الوهم في هذا الفصل هو غلط جماعة من المنطقيين في تحديد الحد ؛

(٢) وكثيراً ما ينتفع في الرسوم بزيادة تزيد على الكفاية للتمييز
 وفي نسخة « للتميز » – وستعلم الرسوم عن قريب .

(٣) ثم قول القائل: إن الحدقول وجيز ، كذا وكذا ، يتضمن بيانا لشيء إضافي محهول ؛ لأن الوجيز غبر محدود .

فربما كان الشيء وجيزاً بالقياس إلى شيء ، طويلا بالقياس إلى غيره .

واستعمال ــ وفى نسخة « فاستعمال » ــ أمثال هذا فى حدود أمور غير إضافية خطأ قد ذكر لهم في كتبهم ، فليتذكروه .

وذلك قولم : ( الحد قول وجيز دال على تفصيل المعانى التى يشتمل عليها مفهوم الاسم ، أو ما يجرى مجراه ) .

والتنبيه على فساد ذلك بما ذكره غنى عن الشرح .

وقد أفاد بقوله: [ إذا حفظ فيه الواجب من الجمع والترتيب] فائدة ، وهى أن الحد لا يتم بجميع المقومات ، بل يجب مع ذلك أن يترتب، فيقدم الأجناس ، ثم يقيد بالفصول ليتحصل صورة مطابقة للمحدود .

( ٣ ) يريد بذلك الرد على من يعتبر الإيجاز ، بأن زيادة ذكر بعض اللوازم ، أو القيود ، في الرسوم المميزة ، يقتضى مزيد الإيضاح ، وسهولة الاطلاع على حقيقة المطلوب (٣) أقول : يشير إلى المواضع الجدلية المتعلقة بالحدود ؛ فإن مها موضعاً يشتمل على تخطئة تحديد غير الإضافى ، بالإضافى كمن يحد النار بأنها ... وفي نسخة ، بأنه ، ... أخف الأجسام وألطفها .

واعلم أن الحد مضاف إلى المحدود ، إلا أن الإضافة عارضة له ، ليست داخلة فى ماهيته .

ومن جعل الوجيز جزءاً من حده ، جعلها داخلة في ماهيته .

# الفصل التاسع إشارة إلى الرسم

(۱) وأما إذا عرف الشيء بقول مؤلف من أعراضه وخواصه التي تختص \_ وفي نسخة « تخصه » \_ جملها بالاجماع فقد عرف ذلك الشيء برسمه .

(١) أقول : ما ذكره الشيخ رسم الرسم . وحده أن يقال : هو قول مؤلف من محمولات لا تكون ذاتية بأجمعها، أولا تكون على ترتيبها الواجب، يراد به تعريف الشيء. والرسم منه تام ، يفيد النمييز عن كل ما يغاير المرسوم .

ومنه ناقص يفيد المّيز عن بعض ما يغايره .

وقيل التام هو الذي يشتمل على الذاتيات والعرضيات ، والناقص ما اقتصر فيه على العرضيات .

وأيضاً منه جيد يساوى المرسوم ، ويكون أبين منه.ومنه ردىء وهو ما يخالفه فمن شرائط الجودة ، المساواة المرسوم ؛ لئلا يتناول ما ليس منه ، أو يخلى عما هو منه . وربما لم يكن كل واحد من العرضيات متساوياً واجتمع منه ما يكون مساوياً ، فيصير رسا ؛ كما يقال مثلا في رسم الخفاش : إنه الطائر الولود .

وقول الشيخ : [ التي تختص جملها بالاجتماع ] إشارة إلى هذا المعني .

والإشكال الذى أورده الشارح الفاضل وهو أن مساواة اللازم الواقع فى الرسم لملزومه، لاتعرف إلا بعد معرفة الملزوم ، فتكون معرفة الملزوم به دوراً لا ينحل بما ادعى حله به ، وهو قوله : تقيلم اللوازم غير المساوية بعضها ببعض ، حتى يركب منها ما يكون مساوياً ويعرف به ، ولا يلزم الدور .

> فإن الإشكال فى كيفية معرفة كون المجموع مساوياً ، بحاله . وحله أن يقال : المساواة فى نفس الأمر ، هى غير العلم بالمساواة .

(۲) وأجود الرسوم ما يوضع فيه الجنس أولا ليتقيد ـ وفى نسخة « ليفيد » وفى أخرى « ليتقيد به » \_ ذات الشيء .

مثاله : ما يقال للإنسان : إنه حيوان مشاء ــ وفى نسخة « مشى» ــ على قدميه ، عريض الأظفار ضحاك بالطبع .

ويقال للمثلث : إنه الشكل الذي له ثلاث زوايا .

والشرط فى انتقال الذهن عن اللازم المساوى ، إلى الملزوم ، هو المساواة فى نفس الأمر لا العلم بها .

فإذا نظر الباحث عن الشيء فيا يكتنفه ـــ وفى نسخة « يكشفه » ـــ من لوازمه وعوارضهـــمساوية كانت أو غير مساوية ؛ مفرقة أو مركبة ـــ وأوصلهـــ وفى نسخة « وواصلهــــ بعضها إلى ذلك الشيء ، علم بعد ذلك أنه كان مساويًا له، ولا يلزم الدور.

ثم إنه يعرف غيره ، بما يعرف مساواته ، ولا يحتاج ذلك الغير أيضاً إلى تقدم العلم بالمساواة .

واعلم أن اللازم الواحد ، وإن كان مساوياً ، فإنه لا يكون ، من حيث هو واحد ، رسيا .

وكذلك الفصل وحده، لا يكون حداً ناقصاً ؛ وذلك الواحد منها لا يدل على الشيء المطلوب بالمطابقة ، و إلا لكان اسمه ، بل إنما يدل عليه بالالتزام ، وهو يشتمل على قرينة عقلية موجبة لنقل الذهن من اللازم إلى الملزوم .

وتلك القرينة ، إن صرح بها ، اقتضت لفظاً آخر بإزائه ، فكان الدال بالحقيقة شيئين لاشيئاً واحداً ؛ ولهذا السبب تعد الحدود والرسوم في الأقوال، دون المفردات من الألفاظ.

وأيضاً انتقال الذهن ، من شيء إلى شيء ، على سبيل اللزوم ، أمر ضرورى ، لمس للصناعة فيه مدخل .

والانتقال من الحدود والرسوم ، إلى المطالب ، صناعي ، وإنما يتعلق بالصناعة تأليف ــ وفي نسخة و بتأليف ٥ ــ مفرداتها لاغير ، فهي لا تكون إلا مؤلفة .

( ٢ ) وذلك لأن اللوازم والحواص ، بل الفصول ، لاتدل بالوضع إلا على شيء ما يستلزمها أو يختص بها . (٣) ويجب أن يكون الرسم بخواص وأعراض بينة الشيء ؛ فإن من عرف المثلث بأنه الشكل الذي زواياه الثلاث ـ وفى نسخة بدون كلمة « الثلاث » ـ مثل قائمتين ـ وفى نسخة « القائمتين » ـ لم يكن رسمه إلا للمهندسين ـ وفى نسخة « للمهندس » ـ »

وإذا وضع الجنس دل على أصل الذات ، ثم يتم التعريف بإلحاق اللوازم والحواص.به. (٣) أقول : هذا شرط آخر فى جودة الرسم ، وقد سبق ذكره .

ولما كان حال الشيء في البيان والحفاء ، محتلفاً ، وربما كان البين عند شخص، خفياً عند آخر ، يكون بعض الأقوال رسوماً عند قوم ، غير رسوم عند آخرين .

وما تمثل به فى آخر الفصل ، وهو أن رسم المثلث بحال الزوايا، لايكون إلا للمهندس فالصحيح ، أنه لا يكون له أيضاً إلا بحسب الاسم دون الماهية ؛ فإن المهندس ما لم يعرف حقيقة المثلث ، لا يمكن أن يعرف حال زواياه ، فكما كان من الحدود حدود شارحة للاسم ، وحدود دالة على الماهية ، فكذلك الرسوم .

أما ما ذلك الشيء فى ذاته وجوهره ، فلا يدل عليه ــ وفى نسخة ، عليها ، ــ إلا بالانتقال العقلي.

### الفصل العاشر إشارة

# إلى أصناف من الخطأ تعرض فى تعريف الأشياء بالحد والرسم

(١) إذا عرفت نفعت بأنفسها،ودلت على أشكال لها في غيرها .

(٢) ومن \_ وفى نسخة « من » \_ القبيح الفاحش \_ وفى نسخة بدون كلمة « الفاحش » \_ أن تستعمل فى الحدود الألفاظ المجازية والمستعارة ، والغريبة الوحشية \_ وفى نسخة « والوحشية » بل يجب أن تستعمل فها \_ وفى نسخة بدون كلمة « فها » \_ الألفاظ المناسبة الناصة المعتادة \_ وفى نسخة « الألفاظ الناصة المعتادة » وفى أخرى « التامة المعتدلة الناصة المناسبة » \_ .

الماسبه ، — .

 <sup>(</sup>١) أقول: هذه أصول، نقلها – عما يتعلق بالحدود والرسوم – من كتاب الجدل.
 وهي وأمثالها في ذلك الكتاب تسمى بـ « المواضع »

و « الموضع » كل حكم ينشعب منه أحكام أخر يمكن أن يجعل كل واحد منها مقدمة .

فمن هذه الأصول ما يتعلق بالألفاظ .

ومنها ما تتعلق بالمعانى .

وقدم المواضع اللفظية .

<sup>(</sup>٢) أقول: يريد بالحدود الأقوال الشارحة مطلقاً.

واللفظ الحجازى والمستعار ، هما ما يطلق على غير ما وضع له ، لقرينة تقتضى العدول عنه إلى الغير ، من : شبه ، أو نسبة ، أو أمر عقلى ، أو غير ذلك .

ويقابلهما الحقيقة .

ويفترقان بأن ذلك الإطلاق في المجاز بكون مستمرًّا ، وربما لاتلاحظ الحقيقة فيه .

(٣) فإن اتفق أن لا يوجد للمعنى \_ وفى نسخة « فى المعنى » \_ لفظ مناسب معتاد ، فليخترع له لفظ ، من أشد الألفاظ مناسبة وليدل على ما أريد به ، ثم يستعمل فيه \_ وفى نسخة بدون كلمة « فيه » \_

وفى الاستعارة يكون مبتدعاً ، ويلاحظ كون ذلك الإطلاق ، ليس بحقيقي .

فالمجاز فى المفردات ، كإطلاق و النور » على ه الهداية » ؛ و « النظر » على «الفكر » وفى المركبات كقوله تعالى » واسأل القرية ».

والاستعارة : في المفردات كالا ذنب السرحان ، على ا الصبح الأول ،

وفي المركبات كقوله تعالى : « واخفض جناحك »

والألفاظ الغريبة ، هي التي لايكون استعمالها مشهوراً ، ويكون بحسب قوم قوم . ويقابلها المعتادة .

> والوحشية, هى التى تشتمل على تركيب ينفر الطبع عنه . و مقاطها العذبة .

وإذا اجتمعت الغرابة والوحشية في لفظ ، فقد سمج جداً .

واستعمال أمثال هذه الألفاظ فىالتعريفات قبيح ؛ لأنها محتاجة إلى كشف وبيان ؛ فيلزم احتياج القول الشارح ، إلى قول شارح آخر .

والألفاظ الناصة : هي التي تعبر عن المقصود صريحاً ، وتزيل الاشتباه عما يكون في معرضه.

ويقابلها الموهمة والمغلقة .

وفى بعض النسخ بدل « المعتادة » « المعتدلة » أى بين الركاكة العامية ، والمتانة المقرطة التي تعدل بالذهن عن فهم المعني إلى النظر في اللفظ .

(٣) أقول : قد يتفق ذلك فى المفردات ، وقد يتفق فى المركبات ؛ وذلك لأن الناظر فى المعانى ربما يدرك أشياء لم يدركها واضع لغته ، أو يسنح له تركيب يحتاج إليه، لم يسنح لواضع لغته ، فلم يضع لها اسما ، ويحتاج الناظر إلى أن يعبر عنها فيضطر إلى وضع الألفاظ بإذائها .

وإنما اشترط المناسبة فيه ؛ لأن الانتقال عن المعانى الأصلية ، إلى غيرها ، بسبب

(٤) وقد يسهو المعرفون في تعريفهم ، فربما عرفوا الشيء بما هو
 مثله في المعرفة والحهالة .

كمن يعرف الزوج بأنه العدد الذي ليس بفرد .

وربما تخطؤا ذلك فعرفوا الشيء بما هو أخنى منه ، كقول بعضهم : إن النار هي الأسطقس الشبيه بالنفس . والنفس أخني من النار .

وربما تعدوا ذلك فعرفوا الشيء بنفسه ، فقالوا : إن الحركة هي النقلة ، وإن الإنسان هو الحيوان البشري .

وربما تعدوا هذا ، فعرفوا الشيء بما لا يعرف إلا بالشيء ، إما مصرحاً وإما ــ وفي نسخة « أو » ــ مضمراً .

أما المصرح فمثل قولم : إن الكيفية مابها تقع المشابهة وخلافها ولا يمكنهم أن يعرفوا المشامة إلا بأنها اتفاق في الكيفية ؛ فإنها إنما تخالف المساواة والمشاكلة بأنها اتفاق بالكيفية ... وفي نسخة « في الكيفية » ... لافي الكيفية ، والنوع وغير ذلك .

المناسبة ، كما فى المجاز ، والاستعارة ، والتشبيه ، وغيرها ، طريق مسلوك فى جميع اللغات .

والمخترع لفظاً على هذا الوجه ، لايكون خارجاً عن مذهب اللعة .

و هال المخترعات في المفردات و العقل » و « النفس » وفي المركبات و القياس » و و الاستقراء » .

( ٤ ) أقول : هذه هي المواضع المعنوية .

فنها تعريف الشيء بما يساويه في المعرفة والجهالة . ثم بما هو أخنى ثم بنفسه . ثم بما لايعرف إلا به .

إما بمرتبة واحدة ، وهو دور ظاهر .

أو بمراتب ، وهو دور خلى .

وجميع ذلك ردىء على الترتيب المذكور .

فالتعريف بالمساوى ، ردىء ؛ لأنه لايفيد المطلوب ؛ وبالأخيى أردأ منه ؛ لأنه أبعد عن الإفادة . وأما المضمر فهو أن يكون المعرف به ، ينهى تحليل تعريفه إلى أن يعرف بالشىء ، وإن لم يكن ذلك فى أول الآمر ، مثل قولم : إن الاثنين زوج أول ، ثم يحدون الزوج بأنه عدد ينقسم \_ وفى نسخة « منقسم » \_ بمتساويين .

ئم ٰ يحدون المتساويين بأنهما شيئان ، كل واحد منهما بطابق الآخر مثلا .

ثم يحدون الشيئين بأنهما اثنان ، ولابد من استعمال لفظ \_ وفى نسخة بدون كلمة « لفظ » \_ الاثنينية فى حد الشيئين ، من حيث إنهما \_ وفى نسخة « هما » \_ شيئان .

( ٥ ) وقد يسهو المعرفون فيكررون الشهىء فى الحد حيث لا حاجة إليه فيه ـ وفى نسخة بدون عبارة « فيه » ـ ولا ضرورة .

و بنفس الشيء أردأ منه ؛ لأن الأخنى يمكن أن يصير أقدم معرفة فى بعض الصور ؛ فيعرف به ، ولا يتصور ذلك فى نفس الشيء .

والدوري أردأ منه ؛ لأن :

الأول : يقتضي أن يكون للشيء على نفسه تقديم واحد .

والثانى : يقتضى أن يكوناله تقديمات فوق واحدة .

والدور الظاهر أشنع ، والحنى أردأ في الحقيقة . والأمثلة مذكورة في المنن .

وقد أورد فى مثال التعريف بالمساوى ، تعريف الزوج بأنه ليس بفرد، والزوج يقابل الفرد تقابل التضاد ، بحسب الشهرة ، وتقابل العدم والملكة بحسب الحقيقة . فتعريفه به تعريف بالمساوى بحسب الشهرة . وهو مراد الشيخ ، وتعريف دورى بحسب الحقيقة ؛ لأن العدم يعرف بالملكة ، فتعريف الملكة به يقتضى دوراً .

(٥) أقول : التكرار قد يقع للحدود فى الحد ، وقد يقع للحد . وقد يقع لبعض أجزائه .

وأيضاً قد يقع بحسب الحاجة له . وقد يقع بحسب الضرورة . وقد يقع لا بحسبها . والردىء ما يشتمل على تكرار لا حاجة إليه ، ولا ضرورة فيه . أعنى الضرورة التى تتفق فى تحديد بعض المركبات ، والإضافيات ، على ما يعلم فى غير هذا الموضع .

ومثال هذا الخطأ قولم : إن العدد كثرة مجتمعة من الآحاد ، والمجتمعة من الآحاد هي الكثرة بعيها .

ومثل من يقول: إن الإنسان حيوان جسهانى ناطق . والحيوان مأخوذ في حده الحسم ، حين يقال : إنه جسم ذو نفس حساس متحرك بالإرادة ، فيكونون ــ وفي نسخة « فيكون » ــ قدكر روا .

فمثال ما يكرر المحدود في الحد أن يقال : الإنسان حيوان بشرى .

ومثال ما يكرر الحد، أو بعض أجزائه، ما ذكره الشيخ في تعريف العدد ، والإنسان.

والتكرار بحسب الحاجة ، كما يكون فى الجواب عن سؤال يشتمل على تكرار ، كمن يسأل عن حد الإنسان الحيوان مثلا ، وبحتاج المجيب فى جوابه ، إلى إيراد أحديهما ، فيقع فيه تكرار بحسب الحاجة ، وهو غير قبيح بالنظر إلى السؤال ، قبيح لولا السؤال .

و بحسب الضرورة كما يقع فى حدود بعض المركبات ،والإضافيات .

والمركبات التي يقع في حدودها تكرار ، هي ما تتركب عن الشيء ، وعن عرضي ذاتى له ، فيقع « الشيء» مرة في حده، ومرة في حد عرضه الذاتى الذي يشتمل حده على ذكر معروضه ضرورة ، كما مر .

ومثالُ المشهور ههنا : الآنف الأنطس ؛ فإن الأفطس لايمكن أن يحد إلا مع ذكر الأنف ؛ لأن الفطوسة تقعير يختص بالأنف ، لا أى تقعير يتفق .

والأفطس ههنا ، غير الأفطس الذي يقال في صفة صاحب الأنف ، حين يقال : الرجل الأفطس ؛ لأن هذا عرض ذاتي بخلاف ذلك .

وقد قيل في تفسير الأفطس : إنه :

إما أنف ذو تقعير . أو ذو التقعير في الأنف .

فعلى الأولى: يكون قولنا: « أنف أفطس » مشتملا على تكرار لا فائدة فيه ؛ لأن معناه: أنف هو أنف ذو تقعير .

وعلى الثاني: لا يجوز أن يكون الأنف ذا تقمير في الأنف ، لأن الأنف لايكون له

- (٦) وهذان المثالان قديناسبان بعض ما سلف مما سبقت الإشارة
   إليه \_ وفي نسخة « إليه الإشارة » \_ ولكن الاعتبار نختلف .
- (٧) واعلم أن الذين يعرفون الشيء بما لا يعرف إلا بالشيء ، هم فى حكم المكررين للمحدود فى الحد ـ وفى نسخة بزيادة « ولكن يعرض لهم الخطأ فى التعريف بالمجهول والتكرير ، فى « المعلوم » ـ وفى أخرى « بالمعلوم » ـ ء

أنف ، فضلا على أن يكون ذا تقعير ، بل إنما يسمى صاحب الأنف أفطس ؛ لأنه ذو تقعر في الأنف .

وحينئذ يكون معناه : أنف : هو شخص ذو تقعير في الأنف .

وكلاهما غير صحيح .

والصحيح أن تفسير الأفطس : هو ذو تقعير لا يكون إلا للأنف .

وحينئذ لايمكن أن يكون صاحب الأنف أفطس ؛ لأنه لايكون ذا شيء ، لا يكون ذلك الشيء له .

ويكون معنى أنف أفطس : أنف هو ذو تقعير لايكون إلا للأنف .

وأما التكرار في الإضافيات ، فسيجئ بيانه.

(٦) فبعض ما سلف هو تعريف الشيء بنفسه ، وبما لا يعرف إلا به .

والمناسبة : هو وقوع التكرار فبهما ؛ وذلك لأن تعريف الشيء بنفسه إنما يشتمل على تكرار لكنه يكون للمحدود في الحد .

وفى هذين المثالين يكون للحد أو لبعض أجزائه ، ولكن الاعتبار مختلف ؛ لأن السهو من جهة تعريف الشيء بما يقتضى تقديم معرفته على نفسها ، غير السهو من جهة تكرار لا يحتاج إليه ، ولا ضرورة فيه .

(٧) وذلك لأن القائل: الكيفية: ما بها تقع المشابهة ، كأنه يقول: الكيفية ما بها
 يقع اتفاق في الكيفية. وهذا تكرار للمحدود في الحد.

والمراد بيان التناسب من الحانيين.

#### الفصل الحادى عشر

### وهم وتنبيه

(۱) إنه \_ وفى نسخة « وإنه » \_ قديظن بعض الناس ، أنه لما كان المتضايفان يعلم كل واحد مهما \_ وفى نسخة بدون عبارة « مهما » \_ مع الآخر ، أنه \_ وفى نسخة بدون عبارة « أنه » \_ يجب من ذلك أن يعلم كل واحد مهما بالآخر ، فيوخذ كل واحد مهما فى تحديد الآخر جهلا بالفرق :

بين ما لا يعلم الشيء إلا معه .

وبين ما لا يعلم الشيء إلا به .

فإن ما \_ وفى نسخة « وما » \_ لا يعلم للشيء إلا معه، يكون لا محالة عجهولا مع كون الشيء مجهولا . ومعلوماً مع كونه معلوما .

وما لا يعلم الشيء إلا به يجب ــ وَفَى نسخة « فيجب » ــ أن يكون معلوماً قبل الشيء ، لا مع الشيء .

<sup>(</sup>۱) المتضايفان يكونان معاً فى الوجود والعقل ، فتعريف أحدهما بالآخر ، تعريف للشيء بالمساوى فيجب أن يعرف كل واحد مهما بإبراد السبب الذى يقتضي كوبهما متضايفين ؛ ليتحصلا منه معاً فى العقل .

ويخص البيان بالذي يراد تعريفه منهما . وهذا يستدعى تلطفاً . ومثاله ما ذكره فى حد الأب أنه حيوان يولد آخر من نوعه من نطفته من حيث هو كذلك .

ف ( الحيوان) هو الأب ، و ( الآخر ) من نوعه هو الابن ، لكنهما أخذا عاريين
 عن الإضافة . و ( من نطفته ) سبب تضايفهما . و ( من حيث هو كذلك ) تكرار
 ضرورى لما مضى ، وهو الذى يضيف مهنى الإضافة إلى الحيوان هو الذى الأب ،
 ويخص البيان به ؛ لأن الأب إنما يكون مضافاً إلى الابن من هذه الحيثية .

ومن القبيح الفاحش ، أن يكون إنسان \_ وفى نسخة « الإنسان » \_ لا يعلم ما الابن ، وما الأب ، فيسأل عن الأب فيقول \_ وفى نسخة « فيقال» \_ هوالذى له ابن \_ وفى نسخة « الابن » \_ فيقول: لوكنت أعلم الابن لما احتجت إلى استعلام الأب ؛ إذ \_ وفى نسخة « إذا » \_ كان العلم بهما معاً .

ليس الطريق هذا ، بل ههنا ضرب آخر \_ وفى نسخة بدون كلمة الخر » \_ من التلطف مثل أن يقال مثلا : إن الأب حيوان تولد \_ وفى نسخة « يولد » \_ آخر من نوعه ، من نطفته ، من حيث هو كذلك .

فليس فى جميع أجزاء هذا التبيين شيء يتبين بالابن ، ولا فيه حوالة عليه \_ . وفي نسخة بدون عبارة « عليه » .

( ٢ ) ولا تلتفت إلى ما يقوله صاحب « إيساغوجي » في باب رسم الحنس بالنوع ، وقد تكلم \_ وفي نسخة « تكلمت » \_ عليه في كتاب « الشفاء » .

<sup>(</sup> ٢ ) أقول : رسم الجنس فى التعليم الأول بأنه : القول على كثيرين مختلفين بالنوع في جواب « ما هو ؟ » .

ورسم النوع بأنه : المقول عليه وعلى غيره الجنس فى جواب a ما هو ؟ x . فوقع دور فى ظاهر الرسمين .

وحمله a فرفوربوس a صاحب a إيساغوجي a على أن المضافين لما كان ماهية كل واحد منهما بالقياس إلى الآخر ، فوجب أن يؤخذ كل واحد منهما في حد الآخر .

وأشار الشيخ ف ( الشفاء » إلى أنه لبس بحل الشك ، بل زيادة الشك بتعميمه جميع المتضايفات .

ثم بين أن ما كان بإزاء لفظ النوع فى اللغة اليونانية ، كان فى الوضع الأول بدل على صورة الشيء وحقيقته ، ثم نقل بحسب الاصطلاح إلى أحد الخمسة .

فالنوع المستعمل في حد الحنس هو المعنى الأول اللغوي، فكأنه قال : ( الجنس هو=

فهذا هو الآن ماأردناه من الإشارة إلى تعريف التركيب الموجه نحو التصور . ونحن منتقلون إلى تعريف التركيب الموجه نحو التصديق.

> = المقول على كثيرين مختلفين بالحقيقة في جواب و ما هو ؟ ه ثم عرف النوع المصطلح بالجنس ولم يكن دوراً .

النهج الثالث فى التركيب الحبرى الفصل الأول إشارة إلى أصناف القضايا

(١) هذا الصنف من التركيب الذى نحن مجمعون على أن نذكره، هو التركيب الحيرى ، وهو الذى يقال لقائله : إنه صادق فيا قاله أو كاذب .

(١) قبل عليه : الصدق والكذب لا يمكن أن يعرفا ، إلا بالحبر المطابق وغير
 المطابق ، فتعريف الحبر بهما تعريف دورى .

والحق: أن الصدق والكذب من الأعراض الذاتية للخبر، فتعريفه بهما تعريف رسمى، أورد تفسيراً للاسم وتعييناً لمعناه من بين سائر التراكيب. ولايكون ذلك دوراً ؛ لأن الشيء الواضح بحسب ما هيته ربما يكون ملتبساً فى بعض المواضع بغيره، ويكون ما يشتمل عليه من أعراضه الذاتية الغنية عن التعريف، أو غيرها، مما يجرى مجراها، عارياً عن الالتباس

فليراده فى الإشارة إلى تعين ذلك الشيء إنما يلخصه ويجرده عن الالتباس. وإنما يكون دوراً ، لو كانت تلك الأعراض أيضاً مفتقرة إلى البيان بذلك الشيء. وههنا إنما يحتاج إلى تعيين صنف واحد من أصناف التركيبات فيه اشتباه ؛ لأنه لم يتعين بعد. وليس فى الصدق والكذب اشتباه.

فيمكننا أن نقول : إنا نعنى بالخبر التركيب الذى يشتمل حد الصدق والكذب عليه . كما لو وقع اشتباه فى معنى الحيوان مثلا ، فيمكننا أن نقول : إنا نعنى به ما يقع فى تعريف الإنسان موقع الجنس ، ولا يكون دوراً .

(٢) وأما ما هو مثل الاستفهام، والالتماس، والتميى، والرجى، والتعجب، ونحو ذلك؛ فلا يقال لقائله: إنه صادق فيه أو كاذب وفي نسخة « فلا يقال فيها صادق أو كاذب» \_ إلا بالعرض من حديث قد يعرض \_ وفي نسخة « يعبر » \_ بذلك عن الحبر.

(٣) وأصناف التركيب الحنرى ثلاثة .

والتعريض بالاستفهام عن الخبر ، كما يقال ( ألست قلت : كذا ؟ ) ويواد به ( أنك قلت ) .

> وبالالتماس كما يقال ( تفضل بكذا ) ويراد به ( أنى أريد تفضلك به ) وكذلك فى سائرها .

> > ( ٣) وذلك لأن التركيب:

إما أن يكون أول تركيب يقع عن مفردات ، أو ما في قوتها .

أولا يكون ، بل يكون مما تركب مرة أو مراراً .

أما المفردات فالتركيب المشتمل على الحكم منها ، لايكون إلا بحمل البعض على البعض ، أوسلبه عنه ، وهو الحملي .

وأما المركبات بالتركيب الأول المذكور ، وما بعده ، فالتركيب المشتمل على الحكم ، إذا طرأ عليها ، لم يمكن أن يجعل بعضها مجمولا على البعض؛ فإن بعض الأقوال الجازمة لا يكون البعض الآخر ؛ فإذن لابد من أن يعلق بعضها ببعض ، بوجود نسبة أولا وجودها بينها .

والنسبة تقتضى إما اتصالا ، وإما ــ وفى نسخة « أو » ــ انفصالا . فالذى يعتبر فيه وجود اتصال أو لا وجوده ، هو المتصل .

والذى يعتبر فيه وجود انفصال ، أو لا وجوده ، هو المنفصل :

فإذن النركيب الخبرى ثلاثة .

<sup>(</sup> ٣ ) وَفَى بَعْضَ النَّسَعُ [ مَن حَيْثُ قَد يَعْبَر بَلْنَكُ عَنِ الْحَبِرَ ] وَهَذَا تَأْكَيْدُ لِمَا ذُهِبَنَا لِللَّهِ، فَإِنْهُ قَدْ صَرِح بَأَن الصَّدَق والكذب يَعْرَضَانَ لَتَركيب واحدهو الْحَبْر ، ولا يَعْرَضَانَ لَعْرِكيب واحدهو الْحَبْر ، ولا يَعْرَضَانَ لَعْرِكيب واحدهو الْحَبْر ، ولا يَعْرَضَانَ لَعْرِكيب واحدهو الْحَبْر ، ولا يَعْرَضَانَ لَعْرَكيب واحدهو اللَّهِ عَدْ صَيْرُورُجَا خَبِراً بِاللَّهُوةَ .

(٤) أولها الذي يسمى الحملي ، وهو الذي يحكم فيه بأن معنى محمول على معنى ، أو ليس بمحمول عليه .

مثاله قولنا : إن الإنسان حيوان ، وإن \_ وفي نسخة « الإنسان حيوان ، أو » \_ الإنسان ليس بحيوان .

فالإنسان وما يجرى مجراه في أشكال هذا المثال ، هو المسمى بـ « الموضوع » .

وما هُو مثل « الحيوان » ههنا فهو المسمى بالمحمول ، وليس حرف سلب .

### (٥) والثاني والثالث يسمونهما الشرطي.

و إنما قال: [ وأصناف التركيب الحبرى] ولم يقل ( وأنواعه ) نظراً إلى المواد، وذلك لأنا إذا قلنا : ( إذا كانت الشمس طالعة إذا قلنا : ( إذا كانت الشمس طالعة فالنهار موجود) لم تتغير ماهية الحبر في قولنا عن خبريته المتعينة ، وقد تغير التركيب بالحمل والوضع .

فإذن هذه الأمور لامدخل لها فى تحصيل ماهيات الأخبار المتعينة ، فليست بفصول لها بل هى عوارض تلحقها بحسب ما تقتضيه أحوالها الخارجة بعد تحصيل خبريتها ، فتصيرها أصنافاً .

وإذا نظرنا إلى الصور ، فلا شك فى أن الحملى والشرطى نوعان تحت الخبر ، وكذا المتصل والمنفصل ، تحت الشرطى .

وحينتذ ينبغي أن تحمل الأصناف في قوله ، على الوضع اللغوى ، دون الاصطلاحي .

 (٤) ما يعدم الحمل فيه ، أعنى السالبة ، يسمى أيضاً حملينًا ؛ لأن الأعدام قد تلحق بالملكات في بعض أحكامها .

(٥) أما المتصل فاستحقاقه لأن يسمى شرطيًّا بحسب اللغة العربية ظاهر .

وأما المنفصل فيلحق به ؛ لأنه يشاكله فى النركيب . وأيضاً حقيقة الشرط هى تعليق أحد الحكمين بالآخر ، وهو موجود فى كليهما على السواء ، فلذلك سميا شرطيين . (٦) وهو ما يكون التأليف فيه بين خبرين قد أخرج كل واحد مهما عن خبريته إلى غبر ذلك ، ثم قرن بيهما ، ليس على سبيل أن يقال : إن أحدهما هو الآخر ، كما كان فى الحملى ، بل على سبيل أن أحدهما بلزم الآخر ويتبعه .

(٧) وهذا يسمى الشرطى \_ وفى نسخة بدون كلمة « الشرطى» \_ المتصل ، والوضعى .

أو على سبل أن أحدهما بعائد الآخر وبياينه .

وهذا يسمى الشرطى \_ وفى نسخة بدون كلمة « الشرطى » \_ المنفصل .

مثال الشرطى المتصل قولنا : إذا وقع خط على خطين متوازيين ، كانت الحارجة من الزوايا ، مثل الداخلة المقابلة \_ وفى نسخة بدون « المقابلة » \_ .

ولولا « إذا » و « كانت » لكان ــ وفى نسخة «كان » ــ كل واحد من القولين خبراً بنفسه .

مثال الشرطى المنفصل قولنا : إما أن تكون هذه الزاوية حادة ، أو قائمة .

وإذا حذفت « إما » و « أو » كانت هذه قضايا فوق واحدة «

 <sup>(</sup>٦) وذلك لانقطاع تعلق الصدق والكذب بهما ، حال كوبهما جزئ شرطي ،
 ووجود تعلقهما بالمؤلف .

 <sup>(</sup>٧) إنما يسمى المنصل وضعيتًا ؛ لأنه يشتمل على وضع المقدم المستلزم للتالى ؛ فإن الشرط فيه لايقتضى التشكك فى المقدم ، كما ذهب إليه قوم ، بل يقتضى تعلق الحكم بوضعه فقط .

وباقى الفصل غنى عن الشرح .

## الفصل الثانى إشارة إلى السلب والإيجاب

(1) الإيجاب الحملي: هو مثل قولنا: الإنسان حيوان.

ومعناه أن الشيء الذي نفرضه في الذهن إنساناً ، كان موجوداً في الأعيان أو غير موجود ، فيجب أن نفرضه حيواناً ، ونحكم عليه بأنه حيوان ، من غرر زيادة « متى » و « في أي حال » بل على ما يعم المؤقت والمقيد ، ومقابلهما \_ وفي نسخة « ومقابلهما » \_

والسلب الحملي : هو مثل قولنا : الإنسان ليس بجسم ــ وفي نسخة « بحجر » \_ وحاله تلك الحال \_ وفي نسخة « الحالة » \_

(١) ليس من شرط موضوع القضية.

أن يكون مُوجودًا في الأعيان ، فإنا نحكم على موضوعات ليست بموجودة في الأعيان ، أحكاماً إيجابَية فضَّلًا عَنِ السَّلِيةِ كَمَا عَلَى أَشْكَالَ هَنْدُسِّيةٍ لَمْ يَحْكُم بُوجُودُهَا .

ولا أَن لَا يَكُون موجودًا في الأعيان ؛ فَإِنا نحكم أيضاً على مُوضُوعًاتَموجودة بحكم كالعالم وما فيه

يل من شرطه أن يكون متمثلا في الذهن مفروضاً شيئاً ما بالفعل ، كقولنا : «الإنسان» فإنه ينبغي أن نفرضه في الذهن إنساناً بالفعل فقط.

ثم إذا حكمنا عليه بأنه كذا ، أو ليس كذا ، فلسنا نريد أن هذا الحكم حاصل في وقت ما ، معين أوغير معين . أو في جميع الأوقات .

ولا أنه حاصل: من حيث لا نعتبر فيه توقيتاً أصلاً ، حيى لو أردنا أن نوقته ،

لكنا خالفنا مُقتضَى ذلك الحكم . ولا نريد أيضاً أنه حاصل بشرط أو قيد ، مثلا ، بشرط كونه إنساناً أو غير ذلك ، ولو أنه حاصل من حيث لانعتبر فيه شرطًا أصلا ، حتى لو أردنا أن نقيده بشرط لكنا قد خالفنا مقتضى ذلك الحكم .

بل نريد أن الحكم حاصل فقط، من حيث يحتمل اقترانه بالتوقيت، واللاتوقيت، والتقييد . (۲) والإيجاب المتصل – وفى نسخة « والإيجاب فى الشرطى المتصل » – هو – وفى نسخة بدون كلمة « هو » – مثل قولنا : إن كانت الشمس طالعة فالهار موجود . أى إذا فرض الأول مهما المقرون به حرف الشرط موجوداً – وفى نسخة بدون كلمة « موجوداً » – ويسمى « المقدم » ؛ لزمه الثانى – وفى نسخة « التالى » – المقرون به حرف الجزاء ويسمى « التالى » ، أو صحبه من غير زيادة شيء آخر بعد – وفى نسخة « معده » –

والسلب المتصل هو ما يسلب هذا اللزوم . أو الصحبة . مثل قولنا : ليس إذا كانت الشمس طالعة . فالليل موجود .

والإيجاب المنفصل مثل قولنا : إما أن يكون هذا العدد زوجاً ، وإما أن يكون فرداً . وهو الذي يوجب الانفصال والعناد .

والسلب المنفصل هو ما يسلب الانفصال ... وفي نسخة « هذا الانفصال » ... والعناد . مثل قولنا : ليس إما يكون هذا العدد زوجاً

ولنا أن نلحق به ما شئناً من ذلك ، فيصير بسبب اقترانه به مخصصاً يرتفع عنه ذلك الاحتمال العام لجميعها .

أما قبل الإلحاق فهو مجرد عن جميع ذلك .

فهذا مفهوم مجرد الحنكم بالإيجاب كان ، أو بالسلب

<sup>(</sup>٢) أقول: الاتصال.

قد يكون بلزوم كما في قولنا : إن كانت الشمس طالعة فالهار موجود .

وقد يكون باتفاق ، كقولنا : إن كانت الشمس طالعة ، فالحمار ناهق .

ويشملهما الصحبة المطلقة .

والإيجاب المتصل: هو الحكم بوجود لزوم التالى للمقدم ، أو صحبته إياه . وإن لم يكن اللزوم معلوماً ولا الاتفاق ، سواء كان كل واحد من المقدم والتالى ، موجبة أو سالبة من غير تقييد ولا تقييد ، أو توقيت ولا توقيت .

و إما \_ وفى نسخة « أو » \_ أن يكون \_ وفى نسخة بدون عبارة « أن يكون » \_ م يكون » \_ م

كذلك الإيجاب في المنفصلة . هو الحكم بوجود الانفصال والعناد ، بين أجزائها . والسلب هو الحكم بلا وجوده ، سواء كانت أجزاؤها موجبة أو سالبة ، أو مختلطة منهما. وأجزاء الانفصال لا تستحق أن تسمى « مقدماً » و « تالباً » فإن سميت كانت مجازاً ، وذلك لأنها غير متميزة بالطبع ؛ إذ لا تفاوت في تقديم أيها اتفق ؛ ولأنها يجوزأن تكون فوق النين ؛ ولذلك ذكر الشبخ النسمية بهما في المتصلة دون المنفصلة .

والسلب فيها هو الحكم بلا وجود هذا اللزوم أو الصحبة .

## الفصل الثالث إشارة إلى الحنصوص والإهمال . والحصر

(۱) إذا كانت القضية حملية وموضوعها شيء جزئى ، سميت مخصوصة : إما موجبة ، وإما سالبة . مثل قولنا : زيد كاتب، زيد ليس بكاتب .

وإذا كان موضوعها كلينًا ، ولم تتبين \_ وفى نسخة « تبين » \_ كمية هذا الحكم ، أعنى الكلية والحزئية ، بل أهمل ، فلم يدل على أنه عام لحميع ما تحت الموضوع ، أو غير عام ، سميت مهملة ، مثل قولنا : الإنسان في خسر \_ وفى نسخة « ليس الإنسان في خسر \_ وفى نسخة « ليس الإنسان في خسر » \_

فإن كان إدخال الألف واللام يوجب تعميا وشركة ، وإدخال \_ وفي نسخة «وتركهما وإدخال » \_ التنوين يوجب تخصيصاً ، فلا مهمل \_ وفي نسخة « فلامهملة » \_ في لغة العرب ، وليطلب ذلك في \_ وفي نسخة « من » \_ لغة أخرى .

وأما الحق في ذلك فلصناعة النحو ، ولا نخلطها \_ وفي نسخة « نخالطها » \_ بغيرها .

وإذا كان مُوضوعها كليًا وبين ــ وفى نسخة « وتبين » ــ قلـر الحكم فيه ــ وفى نسخة بدون عبارة « فيه » ــ وكمية موضوعه فإن القضية تسمى محصورة .

<sup>(</sup>١) وجميع ذلك ظاهر .

فإن كان بينِّن أن الحكم عام ، سميت القضية كلية . وهي : إما موجبة ، مثل قولنا : كل إنسان حيوان .

و إما سالبة مثل قولنا : ليس واحد.. وفي نسخة « ولا واحد » ... من

الناس بحجر .

(٢) وإن كان إنما ـ وفى نسخة بدون عبارة « إنما » ـ بين الحكم ــ وفى نسخة « أن الحكم » ــ فى البعض ، ولم يتعرض للباقى ، أو تعرض بالخلاف . فالمحصورة جزئية :

إما موجبة ، كقولنا: بعض الناس كاتب .

(٣) وإما سالبة كقولنا ليس بعض الناس بكاتب \_ وفى نسخة «كاتباً » \_ أو ليس كل الناس بكاتب ؛ فإن فحواهما واحد ، وليسا يعمان \_ وفى أخرى « ليس يعمان » \_ فى السلب .

( ٢ ) فنقول الحكم على البعض لا ينافى الحكم على الكل ؛ فإن بعض الناس حيوان ، كا أن كلهم حيوان، بل الحكم الكلى يصدق معه الجزئى ، ولاينعكس؛ والملك كان الجزئى أعر صدقاً من الكلى.

وقد يسبق إلى بعض الأوهام ، أن تحصيص البعض بالحكم يدل على كون الباقى بخلافه . وإلا فلا فائدة للتخصيص ، وذلك ظن لايجب أن يحكم على أمثاله . إنما الواجب أن يحكم على ما يدل الكلام عليه بالقطع ، دون ما يحتمله .

والحاصل ؛ أن صيغة المحصورة الحزثية ، تدل على حكم الحزثى بالقطع ، مع الاحمال اللكل إن لم يتعرض للباق ، ومع احماله ، إن تعرض وذكر أن الباق بخلافه .

(٣) أما قولنا ليس بعض الناس بكاتب ، فهو صيغة مطابقة للسلب الجزئى ،
 محتملة لأن يصدق معها السلب الكلى ، كما مر .

وأما قولنا : ليس كل إنسان بكاتب ، فهو صيغة السلب عن الكل ، لا للسلب الكلي ، ولا للسلب الجزئى . أعنى أنه يدل على سلب الكتابة عن جميع الناس ، لا عن كل واحد منهم ، ولا عن بعضهم .

( ٤ ) واعلم أنه وإن كان فى لغة العرب قد يدل بـ [ الألف واللام] على العموم ؛ فإنه قد يدل به على تعيين الطبيعة ، فهناك لا يكون موقع [ الألف واللام] هوموقع [ كل ] .

ألا ترى أنك تقول \_ وفى نسخة « قد تقول » \_ : الإنسان عام ونوع ، ولا تقول : كل إنسان عام ونوع \_ وفى نسخة بدون جملة « ولا تقول : كل إنسان عام نوع » \_ وتقول : الإنسان هو الضحاك ، ولا تقول : كل إنسان هو الضحاك .

وقد يدل به على جزئى جرى ذكره ، أو عرف حاله ، فتقول ( الرجل) وتعنى به واحداً بعينه ، وتكون القضية حينئذ محصوصة .

ويحتمل أن يصدق معه : إما السلب النكلي ، وإما السلب الجزئي .

ولا يمكن أن يخلوعهما معاً فى نفس الأمر ؛ لكنه إذا صدق الكلى ، صدق الجزئى من غير انعكاس ـــ وفى نسخة «عكس» ـــ فالجزئى صادق معه دائماً، دون الكلى .

فالحاصل: أن هذه الصيغة تستلزم السلب الجزئي قطعاً ، ويحتمل معه السلب الكلي ، كما كانت الصيغة الأولى من غير تفاوت. وهذا معنى قوله: [ فإن فحواهما واحد، وليسا يعمان في السلب].

وفحوى الكلام هو ما يفهم عنه على سبيل القطع ، سواء دل عليه بالوضع أو بالعقل .

( ٤ ) قد ذكرنا أن المعانى الأصلية التي سميناها بالطبائع ، فإمها من حيث هي ، الا كلية ، ولاجزئية ، ولا عامة ، ولاخاصة ، ولاكثيرة ، ولا واحدة .

وإنما تصير شيئاً من ذلك بانضياف لاحق إليها يخصصها به ، فلا تخلو تلك الطبائع : إما أن تحكم عليها من حيث هي .

أو بحكم عليها مع لاحق يقتضى تعميم الحنكم ، أو تخصيصه ، أو مع لاحق يجعلها واحداً شخصيا معيناً .

و يحصل من ا**لأول** قضية مهملة .

ومن ا**لثانى محصورة** كلية أو جزئية .

واعلم أن اللفظ الحاصر يسمى سوراً ، مثل [كل] و [بعض] و [لا والعض] و [لا بعض] و القرئ و القرئ و القرئ و القرئ و القرئ و القرئ في الكلية الموجبة ـ وفي نسخة بدون عبارة « الكلية الموجبة » ومثل [هيج] بالفارسية في الكلي السالب ،

إما على العموم ، وتسمى ( لام الاستغراق) فكما فى قولنا : الإنسان حيوان . أى كل إنسان ، وهى محصورة كلية .

و إما على تعيين الطبيعة ، فكما فى قولنا : الإنسان نوع وعام ، وقولنا : الإنسان هو الضحاك ، وهي مهملة .

وإما على التخصيص ــ وفى نسخة ٥ الشخص ٥ ــ وتسمى لام العهد ، فكما فى قولنا :

قال الشيخ ، وهي يخصوصة .

وباقى الفصل ظاهر .

ومن الثالث مخصوصة.

و ( الألف واللام) تدل بالاشتراك على الأحوال الثلاثة .

# الفصل الرابع إشارة إلى حكم المهمل

(۱) اعلم أن المهمل ... وفى نسخة بدل السابق كله « وأن المهمل » ليس يوجب التعميم ، لأنه إما أن تذكر فيه طبيعة تصلح أن تؤخذ كلية ، وتصلح أن تؤخذ جزئية ، فأخذها الساذج بلا قرينة ... وفى نسخة بدون عبارة « كلية ، وتصلح أن تؤخذ جزئية ، فأخذها الساذج بلا قرينة » ... عارة « كلية أن يجعلها كلية

ولو كان ذلك يقضى ــ وفى نسخة « يقتضى » ــ عليها بالكلية والعموم ، لكانت طبيعة الإنسان تقتضى أن تكون عامة فما دام ــ وفى نسخة « فما كان » ــ الشخص يكون إنساناً ، لكنها لما كانت :

تصلح أن تؤخذ كلية ، وهناك تصدق جزئية أيضاً ؛ فإن المحمول على الكل محمول على البعض ، وكذلك المسلوب .

ونصلح أن تؤحذ جزئية

في الحالتين يصدق الحكم مها جزئيا .

فالمهملة فى قوة الجزئية ، وكون القضية جزئية الصدق تصريحاً لايمنع أن تكون مع ذلك كلية الصدق .

<sup>(</sup>١) أقول: الحكم في المهملة على الطبيعة المجردة المذكورة. وصيغة القضية لا تدل بالوضع على كلية الحكم ولا على جزئيته، بل يحتمل كل واحد منهما، ولا يخلو في نفس الأمر عنهما معاً ، كما مر في السلب عن الكل ؛ لكن الكلية منها تستلزم الجزئية من غير عكس ؛ فالجزئية صادقة في كل حال . والكلية باقية على الاحتمال .

فليس إذا حكم على البعض بحكم ، وجب من ذلك أن يكون الباقي بالخلاف .

فالمهمل ، وإن كان بصريحه فى قوة الجزئى ، فلا مانع أن يصدق كليًا ،

فإذن فحوى القضية الحكم على البعض بالقطع ، كما كان فى المحصورتين الجزئيتين ، وهذا هو السبب لكومها فى قوة الجزئية . وإنما قال – وفى نسخة ، قيل » – : ( فى قومها ) لأنها ليست تدل بالوضع على ذلك ، بل بالعقل .

والفاضل الذى حَكم بأن دلالة الالتزام مهجورة فى العلوم مطلقاً ، فقد اضطر إلى أن حكم بأن هذه الدلالة دلالة الالتزام .

وألفاظ الكتاب ظاهرة .

ولما بين أن المهملة فى حكم الجزئية ، وكانت الشخصيات مما لا يعتد بها فىالعلوم ؛ فإذن القضايا المعتبرة هىالمحصورات الأربع .

### الفصل الخامس إشارة

إلى حصر الشرطيات وإهمالها \_ وفي نسخة « إلى القضايا الشرطية » \_

(۱) والشرطيات أيضاً قديوجد فيها إهمال وحصر ؛ فإنك إذا قلت: كلما كانت الشمس طالعة ، فالنهار موجود . وقلت ... وفي نسخة « هذا العدد » ... أو قلت » ... : دائماً إما أن يكون العدد ... وفي نسخة « هذا العدد » ... زوجاً ، وإما أن يكون ... وفي نسخة « أو يكون »... فرداً ؛ فقد حصرت الحصر ... وفي نسخة بدون كلمة « الحصر » ... الكلي الموجب .

وإذا قلت: ليس ألبتة إذا كانت الشمس طالعة ، فالليل موجود ، أو قلت : ليس ألبتة إما أن تكون الشمس طالعة وإما \_ وفى نسخة بدون عبارة « وإما » \_ أن يكون النهار موجوداً .

فقد حصرت الحصر الكلي السالب .

وإذا قلت : قد يكون إذا طلعت الشمس ، فالسهاء متغيمة .

أوقلت : قد يكون إما أن  $_{-}$  وفى نسخة بدون كلمة  $_{0}$  أن  $_{0}$   $_{-}$  يكون فى الدار زيد ، وإما أن يكون فها عمرو .

فقد حصرت الحصر الحزفي الموجب \_ وفي نسخة « السالب » \_ ه

فإن الحكم بتعميم ثبوتهما أو تخصيصه ، يقتضى الحصر .

والحكم الحرد من غير بيان تعمم أوتخصيص ، يقتضي الإهمال .

وتقييد الحكم بحال لا يقبل الشركة ، يقتضى الحصوص .

وأما تلخيص ذلك على التفصيل فبأن نقول:

 <sup>(</sup>١) أقول : حصر الشرطيات وإهمالها لا يتعلق بحال أجزائها في الحصر والإهمال ،
 بل بحال الاتصال والانفصال .

كُلّية ألحكم الإيجابي في المتصلة اللزومية ، ليست بتكثر مرات الوضع ، بل بحصول التالى عند وضع المقدم ، في جميع أوقات الوضع ، ولابذلك وحده، بل وبتعميم الأحوال التي يمكن فرضها مع وضع المقدم .

فإنا إذا قلنا : كلما كان زيد يكتب ، فيده تتحرك ، فلسنانذهب فيه إلى أن هذه الصحبة ، إنما تحصل فى جميع أوقات كتابته ، ولا نقتصر عليها أيضاً . بل نزيد مع ذلك ، أن كل حال يمكن أن تفرض مع كونه كاتباً ، مثل كونه قائماً أو قاعداً ، أو كون الشمس طالعة ، أو كون الحمار ناهقاً ، وغير ذلك مما لا يتناهى ؛ فإن حركة اليد حاصلة مع الكتابة فى جميع تلك الأحوال ، بشرط كون تلك الأحوال ممكنة مع وضع الكتابة .

وإذا كانت كليته هذه ، فجزئيته أن تكون فى بعض تلك الأحوال من غير تعرض لباقيها .

ومثال ما يختص ببعض الأحوال قولنا : قد يكون إذا كان هذا حيواناً ، كان ــ وفى أسخة و فهو كان ، ... إنساناً ؛ فإن ذلك يلزم حال كونه ناطقاً ؛ دون سائر الأحوال . والسالبة ، أعنى لازمة السلب ، لا سالبة اللزوم ، على قياس ذلك في البابين .

وأما سالبة اللزوم ، بأن لا يكون اللزوم الإيجابي ، إما الكلي أو الجزئى ، صادقاً . بل الصادق :

إما إيجاب من غير لزوم ، أو سلب ، بحسب ما يقتضيه التقابل .

وأما كلية الحكم الإيجابي في الاتفاق ، فهي تعمم أوقات صدق التالى مع صدق المقدم فقط بالاتفاق ، من غير استلزام المقدم للتالى .

وجزئيتها تخصيصها .

وكلية الحكم السلبى ، أعنى اتفاق السلب ، لا سلب الاتفاق ، هى أن لايكون التالى صادقاً مع المقدم فى شىء من الأوقات اتفاقاً من غير لزوم .

وجزئيته على قياسه ، وقس سلب الاتفاق على سلب اللزوم .

وأما الإهمال في جميع ذلك ، فبترك التعميم ، والتخصيص .

والخصوص على قياسه .

واعلم أن وجود الحكم الكلي في الاتفاقيات متعذر .

وأما كلية الحكم الإيجابي في المنفصلة ، فبوجود التعاند في جميع الأوقات والأحوال ؛ وفلك إنما يكون لكون أجزائها متعاندة بالذات .

وجزئيته بالتعاند فى بعض الأحوال والأوقات ، كما يكون مثلا بين الزائد والناقص ، فى حال لايكون للتساوى وجه ، دون سائر الأحوال .

وإهماله على قياسذلك .

وأما سلب العناد فيقتضى :

إما صدق الأجزاء معاً.

أو كذبهامعاً .

أو صدق بعضها وكذب الآخر ، من غير أن يقتضى صدق هذا ، كذب ذاك ؛ ولا كذب ذاك صدق هذا .

فهذا ما يقتضيه النظر فى صورها ، دون موادها، وصيغة كل واحد منها ، على ما ذكر فى الكتاب .

### الفصل السادس إشارة

إلى تركيب الحمليات من الشرطيات ـ وفى نسخة «الشرطيات من الحمليات » ...

(١) يجب أن يعلم أن الشرطيات كلها تنحل إلى الحمليات ،
 ولا تنحل فى أول الأمر إلى أجزاء بسيطة .

وأما الحمليات فإنها هي التي تنحل إلى البسائط أو إلى ما \_ وفي نسخة « وما » \_ في قوة البسائط ، أول انحلالها .

والحملية : إما أن يكون جزآها بسيطين ، كقولنا : الإنسان مشاء .

أو فى قوة البسيط ، كقولنا : الحيوان الناطق المائت ، مشاء .

أو منتقل بنقل قدميه .

و إنما كان هذا فى قوة البسيط ؛ لأن المراد به شىء واحد فى ذاته ، أو معنى واحد ـ وفى نسخة بدون كلمة « واحد » \_ يمكن أن يدل عليه بلفظ واحد »

<sup>(1)</sup> قد ذكرنا أن المركبات من المفردات هي الحمليات.

والمركبات ، بعد التركيب الأول ، من المركبات، هى الشرطيات . فيجب أن تنحل الشرطيات إلى المركبات الأولى ، قبل انحلالها إلى المفردات .

وأما الحمليات ، فإنها تنحل إلى المفردات لاغير .

وألفاظ الكتاب غنية عن الشرح .

## الفصل السابع إشارة إلى العدول والتحصيل

(۱) وربما كان التركيب من حرف السلب مع غيره ، كمن يقول ــ وفى نسخة «كقولنا » ــ زيد هو غير بصير ــ وفى نسخة « هو زيد غير بصير » ــ .

(٢) ونعني بغير البصير الأعمى ، أو معنى أعم منه .

(١) لما كانت الدلالة أولا ، على الأمور الثبوتية ، وبتوسطها على غير الثبوتية ،

كان من الواجب إذا قصدنا الدلالة على أمور غير ثبوتية ، أن نورد ألفاظ الثبوتية ، ونعدل بها إلى ذوات ــ وفى نسخة ، بذوات ، ــ السلب إلى تلك الأمور التي هى غير ثبوتية فإن كان من حق تلك الأمور أن يدل عليها بألفاظ مؤلفة ، كالأقوال ، فلنضف أدة السلب إلى تلك الأقوال ، كما مر في القضايا السالبة والموجبة .

و إن كان من حقها أن بدل عليها بألفاظ مفردة ، فلتركب أداة السلب مع المفردات الثبوتية التي تقابلها كقولنا « لابصير » أو « غير بصير » بإزاء « البصير » في الأسهاء . و « ما صح » و لا « يصح » بإزاء « صح » و « يصح » في الأفعال .

ويكون حكم تلك المركبات ، حكم المفردات ، وهي التي تسمى معدولة .

ومقابلاتها الحالية عن أداة السلب بإزائها ، محصلة وبسيطة .

ولما استمر هذا القانون ، استعمل هذا التركيب في غير النبوت أيضاً كالأعمى ، ولا يزال على قياس النبوتيات .

( ٧ ) أقول : ولما كانت لبعض الأعدام المقابلة للملكات ، أسهاء محصلة في اللغات ؛ ك « الأعمى » و « السكوت » و « السكون » دون بعض ، وكان الجميع في الحاجة إلى العبارة عنها متساوية ؛ فاصطلح بعضهم على إطلاق تلك الألفاظ – أعنى المعدولة – في الدلالة على الأعدام ، وأجراها بعضهم على ما يقتضيه الاعتبار العقلي ، من إطلاقها على

- (٣) وبالحملة أن يجعل [الغبر] مع [البصير] ونحوه ، كشيء واحد، ثم تثبته أو تسلبه ، فيكون [الغبر] وبالحملة [حرف السلب] جزءًا من المحمول ، فإن أثبت المحموع كان إثباتًا وإن سلبته كان سلبًا ، كما تقول زيد ليس غبر ـ وفي نسخة «زيد غبر » ـ بصبر .
- (٤) ويجب أن يعلم أن حق كل قضية حملية ، أن يكون لها مع معنى المحمول والموضوع ، معنى الاجماع بيهما ، وهو ثالث معنيهما .

ما يقابل المحصلة مطلقاً . فكان غير البصير يدل على الأعمى عند الطائفة الأولى، وعلى كل ما ليس ببصير – أيَّ شيء كان – عند الأخيرة .

واتخذ بعض المنطقيين هذا التنازع موضع بحث في هذا العلم .

(٣) أقول : يريد أن اللفظ المعدول ، لما كان بإزاء لفظ المفرد ، كان حكمه ،
 حكمه ، في التركيب .

وكما كان إيجاب الشرطية وسابها ، بحسب ثبوت الاتصال ، أو العناد ، ونفيهما ؛ لابحسب كون أجزائهما موجبة أو سالبة . فكذلك ههنا تكون القضية .

إيجابية ، إذا كانت حاكمة بثبوت المحمول المعدول ، للموضوع .

وسلبية ، إذا كانت حاكمة بنفيه عنه .

(٤) أقول : يشير إلى تعيين ما يرتبط به أجزاء الفضية بعضها ببعض : فإن الإيجاب والسلب يتعلقان بثبوت الارتباط ونفيه ؛ ليتحقق من ذلك الفرق بين السلب والعدول .

واعلم أن الرابطة فى المعنى أداة ؛ لأن معناها إنما يتحصل فى أجزاء القضية ؛ إلا أنها قد يعبر عنها تارة بصيغة « اسم » ، كما يقال : زيد هو كاتب . وقد يعبر عنها تارة بصيغة كلمة وجودية كما يقال : زيد « يوجد» أو « يكون » كاتبا .

وبحذف تارة في بعض اللغات ، كما يقال : زيد كاتباً .

والكلمات قد يشتمل عليها ؛ ولذلك قد ترتبط لذائها بغيرها كما مر ، ولا يحتاج معها إلى رابطة أخرى، كما في قولنا : قال زيد . وكذلك الأسهاء المشتقة منها إذا وقعت موقعها . وإذا تُوخى أن يطابق باللفظــ وفي نسخة « اللفظ » ــ المعنى بعدده استحق هذا الثالث لفظاً ثالثاً يدل عليه .

وقد يحذف ذلك فى لغات ، كما يحذف تارة فى لغة العرب أصلا \_ وفى نسخة « كقولنا فى الأصل » \_ فى نسخة « كقولنا فى الأصل » \_ زيد كاتب .

وقد لا يمكن حذفه فى بعض اللغات كما فى الفارسية الأصلية « أست » فى قولنا : زيد ديرست \_ وفى نسخة « ديراست » وفى أخرى « دبراست » \_

وهذه اللفظة تسمى رابطة .

فالقضايا الحالية عنها إما بالطبع ، أو بالحذف ، ثنائية . والمشتملة عليها مغايرة للموضوع والمحمول ، ثلاثية .

والقاضل الشارح: اعترض على الشيخ؛ بأن قال: ( الكاتب يقتضى الارتباط بغيره، لذاته؛ إذ هو من الأسهاء المشتقة. فقوله: وحقه أن يقال: « زيد هو كاتب « ليس يصحيح، بل إنما يصح ذلك في الأسهاء الجامدة وحدها).

وقد صها: في هذا الاعتراض ؛ لأن الفعل إنما يرتبط لذاته بفاعله ، دون ما عداه ، والفاعل لا يتقدم الفعل في العربية ، فهو لا يرتبط لذاته باسم يتقدمه في حال من الأحوال ، كالمبتدأ وغيره ، فإذن يحتاج أن يرتبط بالمبتدأ مثلا ، بمثله إذا تعلق به ، إلى رابطة أخرى غير التي يشتمل عليها نفسه .

وكيف لا ؟ وهو يقع هناك موقع اسم جامد : فلو كان بدل قوله ( زيد كاتب) ( زيد يكتب) مثلا ، حتى يكون المحمول هو الفعل نفسه ، لكان أيضاً من حقه أن يقال ( زيد هو يكتب) ، لأن إسناد ( يكتب ) إلى ( زيد) المتقدم عليه ليس إسناد الفعل إلى فاعله ، الذي يرتبط لذاته به ، بل هو إسناد الخبر إلى المبتدأ .

والفعل ههنا مع فاعله ، بمنزلة خبر مفرد ، مربوط على مبتدأ برابطة ، غير ما ارتبط الفعل بفاعله . (٥) فإذا أدخل حرف السلب على الرابطة ، فقيل مثلا ؛ زيد ليس هو بصيراً \_ وفى نسخة « بصير » وفى أخرى « زيد بصير » بدون « ليس هو » \_ فقد دخل النفى على الإيجاب \_ وفى نسخة « الإثبات » \_ فرفعه وسلبه .

وإذا دخلت ـ وفي نسخة «ادخلت » ـ الرابطة على حرب السلب جعلته جزءاً من المحمول ، وكانت ـ وفي نسخة « فكانت » ـ القضية إيجاباً مثل قولك : زيد هو بصبر ـ وفي نسخة « زيد هو بصبر \_ وفي وريما يضاعف في مثل قولك : زيد ليس هو غير بصبر \_ وفي نسخة بدون عبارة « وريما يضاعف في مثل قولك : زيد ليس هو غير بصير » ـ وكانت \_ وفي نسخة « فكانت » \_ الأولى داخلة على الرابطة للسلب .

والثانية داخلة علمها الرابطة جاعلة إياها جزءاً من المحمول .

والقضية التي محمولها هكذا تسمى معدولة ومتغيرة وغير محصلة وفي نسخة «ومتحصلة » بدل « وغير محصلة » \_

<sup>(</sup>٥) أقول : أراد أن الرابطة إذا تعينت سهل الفرق بين السالبة والمعدولة : لأن أداة السلب :

إن تقدمت ، اقتضت رفع الربط ، فصارت القضية سالبة .

وإن تأخرت جعلها الربط جزءاً من المحمول ، فصارت معدولة .

وإن تضاعفت وتخلل الربط بينهما ، صارت سالية معدولة .

وأما فى الثنائية : فالفرق بينهما إما بالنية ، أوبالاصطلاح ـــ إن وقع ـــ على تمايز الأداتين ، كما يقال فى اختصاص « ليس » بالسلب و «غير » بالعدول .

قوله ( تسمى معدولة ) أقول : وبعضهم يسمون هذه القضية ( معدولية ) منسوبة إلى المعدول الذي هو المفرد .

(٦) وقد يعتبر ذلك فى جانب الموضوع أيضاً .

(٧) فأما أن المعدول يدل \_ وفي نسخة « وأما أن المعدول يدل » وفي أخرى « فإن المعدول إما أن يدل » \_ على العدم \_ وفي نسخة « عدم » \_ المقابل للملكة \_ وفي نسخة « للملكية » \_ أو على غيره حيى يكون غير البصير \_ وفي نسخة « بصير » \_ إنما يدل على الأعمى فقط أو على فاقد \_ وفي نسخة « في » \_ الحيوان \_ وفي نسخة « كل فاقد » \_ للبصر من \_ وفي نسخة « في » \_ الحيوان ولوكان \_ وفي نسخة بدون كلمة « كان » \_ طبعاً أو ماهو أعم من ذلك فليس بيانه على المنطق ، بل على اللغوى بحسب لغة لغة .

 <sup>(</sup>٦) وذلك كقولنا : غير البصير أى ؛ إلا أن القضية المعدولة ، إذا أطلقت فهم
 عنها معدولية المحمول ، وهذه إنما تقيد بالموضوع .

وقد يقل البحث في هذا الصنف لعدم التباسه بالسالبة ، بخلاف الأول .

 <sup>(</sup>٧) أقول : قد ذكرنا الحلاف في أن المعدول ك( غير البصير ) ، يطلق على
 عدم الملكة ، ك « الأعمى ه أو على ه ما ليس ببصير ه أي شيء كان .

وكان فى إطلاق أعدام الملكات على معانيها أيضاً خلاف بعد الاتفاق فى تفسير العدم ب ( عدم شىء عن موضوع من شأنه أن يتصف بذلك الشىء) فذهب بعضهم إلى أن الموضوع المذكور ، موضوع هو شخص ، والأعمى لايطلق إلا على من كان شأنه أن يكون بصيراً من أشخاص الحيوانات .

وبعضهم إلى أنه موضوع نوعى ، أو جنسى . والأعمى مع ذلك يطلق على الأكه الذى ليس من شأن شخصه أن يكون بصيراً ، لكن من شأن نوعه ذلك ، وعلى فاقد البصر من الحيوانات طبعاً ك ه الخلد والعقرب ، اللذين ليس من شأن نوعيهما أن يكونا بصيرين ، ولكن من شأن جنسهما ذلك .

فالذين يحملون المعدول على عدم الملكة ، يطلقونه على أحد هذه المعانى .

وأما الذين بحملونه على ما يقابل المحصل يطلقونه عليها ، وعلى ما هو أعم منها ، كالجمادات مثلا ، وبالجملة على ما ليس ببصير مطلقاً .

(٨) وإنما يلزم المنطقي أن يضع .

أن حرف السلب إذا تأخرت عن الرابطة ، أو كان مربوطاً بها ، كيف كان ، فالقضية / وفي أخرى « فإن القضية » – إثبات . صادقة كانت أو كاذبة .

وأن الإثبات لايمكن إلا على ثابت متمثل في وجود أو وهم، فيثبت عليه الحكم بحسب ثباته .

والشيخ بين أن هذا البحث لايتعلق بالمنطق ، بل هو بحث لغوى يمكن أن يختلف بحسب اللغات والاصطلاحات .

( A ) يريد بيان ما بلزم المنطق في هذا الموضع ، وهو بيان الفرق بين ( العدول »
 و ( السلب ) بحسب اللفظ ، و بحسب المعنى .

أما بحسب اللفظ فبتقدم الربط على السلب ، وتأخره عنه ، كما مر .

وقد أفاد بقوله: (أوكان مربوطاً بها كيف كان) أن الاعتبار بالعدول ، إنما هو بارتباط حرف السلب بالرابطة على الموضوع ، سواء تأخر الحرف عن الرابطة ، كما فى لغة العرب ، أو تقدم عليها ، كما فى لغة الفرس مثل قولهم : « زيد نا بينا است » .

وأما بحسب المعنى ، فبأن موضوع الموجبة ، معدولة كانت أو محصلة ، يجب أن يكون شيئاً ثابتاً ، عند من يحكم بالإيجاب عليه .

وموضوع السالبة لأيجب أن يكون كذلك ؛ وذلك لأن غير الثابت لايصح أن يثبت له شيء ، ويصح أن ينفى عنه ، ك ، زيد ، المعدوم ؛ فإنه لايصح أن يقال : ( إنه حي ) ويصح أن يقال : ( إنه ليس بجي ) لأنه ليس بموجود ، فلا ينكون حيًّا .

وذلك الثبوت لايجب أن يكون خارجيًّا فقط ، أو ذهنيًّا فقط ، كما مر . بل يكون ثبوتاً – وفى نسخة , ثبوتياً ، – عامًّا ، محتماً لجميع أقسام الثبوت غير خاص بشىء منها. وأما موضوع السالبة فيجوز أن يكون ثبوتيًّا ، ويجوز أن يكون عدميًّا ، سواء كان ممكن الثبوت أو ممتنه .

فالسالبة أعم تناولا للموضوع من الموجبة ؛ ولأجل ذلك تكون السائبة البسيطة ، أعم من الموجبة المعدولة ، إذا تشاركا في الأجزاء .

وكذلك السالبة المعدولة من الموجبة البسيطة .

وأما النبي فيصح أيضاً منغير الثابت ، كان كونه غير ثابت واجباً ، أوغير واجب .

والاعتراضات التي أوردها الفاضل الشارح على ذلك، لما لم تكن قادحة في هذا البيان بل كانت معارضات وحججاً مبنية على أصول غير متقررة ، كان الاشتغال بها مما يؤدى إلى الإطناب ، ولا يقتضي مزيد فائدة ، أعرضنا عنها .

## الفصل الثامن إشارة إلى القضاما الشرطية

(١) اعلم أن المتصلات والمنفصلات من الشرطيات قد تكون مؤلفة من حملیات ، ومن شرطیات \_ وفی نسخة « من شرطیات ومن حملیات » \_ ومن خلط .

(1) لما كانت الشرطيات مؤلفة من قضايا ، لا من مفردات ، وكانت القضايا

ثلاثاً \_ وفي نسخة و ثلاثة و \_ : ومنفصلة

حملية والواقعة منها في كل شرطية ثنتان .

فتأليف كل شرطية ، متصلة كانت ، أو منفصلة ، بشرط أن تكون المنفصلة أيضاً ذات جزأين ، إنما يمكن أن يقع على ستة أوجه .

ثلاثة متشابهة الأجزاء : وهي التي تكون من :

أو متصلتين أو منفصلتين حملتين

وثلاثة مختلفة الأجزاء ، وهي التي تكون من :

حملة ومتصلة.

أو حملية ومنفصلة.

أو متصلة ومنفصلة .

وكل واحد من الثلاثة الأخيرة ، يقع في المتصلة وحدها على وجهين متعاكسين في

الترتيب ، لاختلاف حال جزأيها بالطبع ، فيكون :

لتأليف المتصلة نسعة أوجه ،

ولتأليف المنفصلة ستة أوجه

أمثلة المتصلات : وهي من حمليتين :

كقولنا : إذا كانت الشمس طالعة، فالنهار موجود . فكان إذا كان النهار معدوماً ، فالشمس غارية .

ومن منفصلتين : كقولنا : إن كان العدد إما زوجاً ، أو فرداً ؛ فعدد الكواكب إما زوج وإما فرد .

ومن حملية ومتصلة . كقولنا : إن كانت الشمس علة النهار ، فإذا كانت الشمس طالعة ، فالنهار موجود .

ومن عكسهما ، كعكس قولنا ذلك .

ومن حملية ومنفصلة : كقولنا : إذا كان الشيء ذا عدد ، فهو إما زوج وإما فرد . ومن عكسهما كعكسه .

ومن متصلة ومنفصلة : كقولنا : إن كان إذا كانت الشمس طالعة ، فالهار موجود ، فكان إما الشمس طالعة ، وإما النهار معلوم ، ومن عكسهما كمكسه .

أمثلة المنفصلات : وهي من حمليتين :

كقولنا : العدد إما زوج وإما فرد .

ومن متصلتين : كقولنا : إما أن يكون إذا كانت الشمس طالعة فالنها ر موجود ، وإما أن يكون إن كانت الشمس طالعة فالليل موجود .

ومن منفصلتين : كقولنا : إما أن يكون العدد إما زوجاً وإما فرداً ، وإما أن يكون زوجاً ، أو منقسها بمتساويين .

ومن حملية ومتصلة : كقولنا : إما أن لا تكون الشمس علة اللهار ، وإما أن يكون إذا طلعت الشمس فالمهار موجود .

ومن حملية ومنفصلة : كقولنا : إما أن يكون الشيء واحداً ، وإما أن يكون ذا عدد ، إما زوج وإما فرد .

ومن متصلة ومنفصلة : كقولنا : إما أن يكون إذا كان العدد فرداً فهو زوج ، وإما أن يكون العدد إما فرداً وإما زوجاً .

وهذه الأمثلة ، مهملات موجبة ، مؤلفة من أمثالها .

وقد تكون شخصيات ، ومحصورات ، موجبات وسوالب ، يتألف بعضها من بعض وتتكثر وجوه التأليف . (٢) فإنك إذا قلت: إن كان \_ وفى نسخة « كانت » \_ كلما كانت الشمس طالعة فالنهار موجود \_ وفى نسخة « موجوداً » \_ فإما أن تكون الشمس طالعة ، وإما أن لا يكون النهار موجوداً .

فقد تركبت \_ وفى نسخة « ركبت » \_ متصلة من متصلة ومنفصلة .

وإذا قلت : إما أن يكون : إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود . وإما أن لا يكون ــ وفى نسخة « وإما أن يكون » ــ إن كانت الشمس طالعة فالليل معدوم .

فقد ركبت المنفصلة من متصلتين.

وإذا قلت : إن كان هذا عدداً ، فهو إما زوج وإما فرد . فقد ركبت المتصلة ــ وفى نسخة « المنفصلة » ــ من حملية ومنفصلة .

وكذلك عليك ــ وفى نسخة « وعليك » ــ أن تعد من نفسك سائر الأقسام .

ولما كانت الشرطيات مؤلفة ، بعد التأليف الأول ، فهي تكون مؤلفة :

إما تأليفاً ثانياً ، أي من حمليات .

أو ثالثاً ، أي من شرطيات مؤلفة من حمليات .

أو رابعاً ، أى من شرطيات مؤلفة من حمليات ، وهلم جرًّا إلى ما لا نهاية له .

 <sup>(</sup>٢) أقول اقتصر الشيخ من التأليفات النسعة ، والستة ، على إيراد أمثلة ثلاثة :
 أوفا : متصلة مهملة : من متصلة كلية ، ومنفصلة مهملة ، كلهاموجيات .

وثافيها: منفصلة مهملة موجبة ، من متصلتين مهملتين ، إحداهما موجبة ، والأخرى سالمة .

وثالثها: متصلة مهملة ، من حملية شخصية ومن منفصلة مهملة ، كلها موجبات . والفاضل الشارح: زعم أن تالى المثال الأول ، وهو ( إن كان كلما كانت الشمس طالعة فالنهار موجود ، وإما أن تكون الشمس طالعة ، وإما لايكون النهار موجوداً ) . يجب أن تكون منفصلة مؤلفة من الشيء ولازم نقيضه ، وهي تكون مانعة الحلو ؛

فإن الشيء لو ارتفع مع ارتفاع لازم نقيضه الذي يرتفع معه نقيضه ، لارتفع النقيضان

قان الشيء أو أرتفع مع أرتفاع لارم تقيضه الذي يرتفع معه تقيضه ، لارتفع التقيضار معاً وهو محال .

ولا تكون مانعة الجمع ، إن كان لازم النقيض أعم من النقيض ، وتكون مانعة له إن كان مساوياً .

و إنما يجب أن يكون تالى المثال الأول ، هذه المنفصلة دون غيرها ؛ لأن المقدم فيه يقتضى استلزام طلوع الشمس لوجود النهار ، والحال لايخلو من طلوع الشمس ولا طلوعها فإذن لا يخلو من لاطلوع الشمس . ووجود النهار اللازم لطلوعها .

فالترديد بين المقدم ونقيضه ، الذي هو انفصال حقيق ، استلزام الترديد بين نقيضه المقدم ولازم عينه الذي هو الانفصال المذكور .

قال : والمنفصلة التي أوردها الشيخ مؤلفة من الشيء وملزوم نقيضه ، لأنها مؤلفة من طلوع الشمس ، لأنها مؤلفة من طلوع الشمس ، ولا وجود النهار وليس لاوجود النهار ، لازماً للاطلوع الشمس ، لأن رفع التالم رفع المقدم ؛ بل الأمر بالعكس . فإذن هو سهو .

أو أورده الشيخ نظراً إلى المادة ؛ فإن المقدم والتالى فى المثال متساويان ، ويصدق الانفصال منه من جزئيه ، أيّ جزئية اتفق ، مع نقيض الآخر . فهذا ما أورده الفاضل الشارح عليه .

ويمكن أن يعارض بأن هذا التالى يجب أن يكون منفصلة مؤلفة من الشيء وملزوم نقيضه . أو من الشيء ونقيض لازمه على ما أورده الشيخ ؛ أو نقيض لازمه ، الذي هو غير التالى . وهو يكون مانعة للجمع ؛ فإن الشيء لو اجتمع مع ملزوم النقيض ، أو مع نقيض اللازم، لاجتمع النقيضان ، ولا تكون مانعة للخلو ؛ إن كان اللازم أعم من الملزوم ، وإنما يجب أن يكون التالى المذكور هذه المنفصلة ؛ لأن المقدم يقتضى استلزام طلوع الشمس مع لا طلوعها ، استلزام طلوع الشمس مع لا طلوعها ،

فالرّديد بين المقدم ونقيضهُ الذيهو انفصال حقيقي استلزم الرّديد بين المقدم ومستلزم نقيضه الذي هو الانفصال المذكور .

والذى أورده الشارح مؤلفة من الشيء ولازم نقيضه . وهما ممكنا الاجتماع فإذن هو سهو .

- (٣) والمنفصلات \_ وفى نسخة « فالمنفصلات » \_ منها حقيقية وهى التي يراد فيها بـ (أما ) أنه لا يخلو الأمر من أحد الأقسام ألبتة بل يوجد أحد منها فقط .
  - (٤) ور مما \_ وفى نسخة « فر مما » \_ كان الانفصال إلى جزأين .

أو أورده الشارح نظراً إلى المادة .

والحاصل من هذا التطويل أنه أضاف إلى مقدم المتصلة الأولى منفصلة تتبعها وتتبع منفصلة حقيقية مؤلفة من مقدم ذلك المقدم ونقيضه .

وعورض بإضافة منفصلة إليه تتبعها أبضاً ، وتتبع أيضاً المنفصلة الحقيقية المذكورة . وهو ــ أعنى الشارح ــ رجح الأولى على الأخيرة من غير رجحان .

والتحقيق فى ذلك أن المتصلة اللزومية يلزمها منفصلة مانعة الجمع دون الخلو من عين المقدم . ونقيض التالى هو الذى أورده الشيخ .

ومنفصلة مانعة الحلو، دون الجمع، من نقيض المقدم وعين التالى ، وهي التي أوردها الفارح .

ولا يلزمها منفصلة حقيقية بحسب الصورة ، ويتبين ذلك إذا جعل اللازم في المثال أعم من اللزوم ، كحركة اليد للكتابة .

ولا حرج على الشيخ في إيراد أحد اللازمين دون الآخر .

والمثال الثاني قوله :

إما أن يكون إن كانت الشمس طالعة فالمهار موجود ، وإما أن لا يكون إن كانت الشمس طالعة فالليل معدوم .

ويوجد في كثير من النسخ ( و إما أن يكون ) أيضاً ، وهو سهو من الناسخين .

(٣) وهذه هى التى تمنع الجمع والحلو ، وتحدث من القسمة إلى شىء ونقيضه ؛
 فإن النقيضين هما اللذان ، لذاتيهما ، لايجتمعان ولايرتفعان .

ولكن ربما يورد بدل أحد المتناقضين ؛ أوكليهما ، مساوٍ فى الدلالة ، فتتحقق المناقضة فيهما ، كما يقال العدد إما زوج وإما فرد .

(٤) أقول: أما ما ينفصل إلى جزأين فقد مر ذكره.

وربما كان إلى أكبر .

وربما كان غير داخل في الحصر .

(٥) ومنها غير حقيقية وهي \_ وفى نسخة « مثل » بدل ، وهى » \_ الني يراد فنها بـ (أماً) معنى منع الحبمع فقطد دون منع الحلو عن الأقسام مثل قولك \_ فى جواب من يقول : إن هذا الشيء حيوان شجر \_ : إنه إما أن يكون حيواناً ، وإما أن يكون شجراً .

وكذلك جميع ما يشهه .

وأما ما ينفصل إلى أكثر فهو بأن يورد بدل الأجزاء ما تنفصل الأجزاء إليه ، من أجزاء الأجزاء .

كقولنا : كل عدد : إما تام ، وإما زائد ، وإما ناقص .

فهو ينشعب من قولنا : إنه إما تام ، وإما غير تام . وغير التام إما زائد وإما ناقص . وكذلك إذا انفصل سائر الأجزاء إلى أجزاءأخر ، وتبلغ الأقسام إلى ما يلغته وتكون مع ذلك حاصرة ، ومانعة للجمع والحلو .

ويكون أصل الانشعاب في الكل من القسمة إلى النقيضين .

قال الفاضل الشارح: ( واعلم أن الذي يكون أجزاء الانفصال فيه ، أربعة أو خسة، ومع ذلك يكون محصوراً ، فهو غير موجود ) .

وأنا أقول: ليس هذا عندى وجه ؛ فإن الأشكال محصور فى أربعة . والكليات فى خمسة . ولعل النسخة التى وقعت إلى من شرحه سقيمة ، وليستكشف من سائر النسخ . وأما ما كان غير داخل فى الحصر فكقولنا : المضلعات المسطحة، إما مثلث ، أو مربع أو محمس . وكذلك إلى ما لا يتناهى .

( a ) أقول : إذا حذف أحد قسمى الانفصال الحقيقى ، وأورد بدله ما لا يساويه ،
 بل يكون : إما أخص منه ، أو أعم ؛ حصلت منفصلة غير حقيقية مانعة للجمع وحده ،
 أو للخاو وحده .

أما الأول : فلأن الشيء لو اجتمع مع ما هو أخص من نقيضه لزم منه اجباع النقيضين ؛ فإن ما هو أخص من النقيض يستلزم النقيض.

ومها ما يراد فها ب(أما) منع الحلو، وإن كان يجوز اجماعهما وهو جميع ــ وفى نسخة بدون كلمة «جميع » ــ ما يكون تحليله يؤدى إلى حذف جزء من الانفصال الحقيقي، وإيراد لازمه بدله ــ وفى نسخة بدون عبارة «بدله» ــ إذا لم يكن مساوياً له، بل أعم .

مثل قولم : إما أن يكون زيد في البحر وإما أن لأ يغرق ، أى وإما أن لا يكون في البحر ويلزمه أن لايغرق ــ وفي نسخة بحذف ، أى وإما أن لا يكون في البحر ويلزمه أن لا يغرق » ــ

وأما المثال الأول: فقد كان المورد فيه ما إنما يمكن مع النقيض ليس ما يلزم النقيض فكان ــ وفى نسخة « وكان » ــ يمنع الحمع ولا يمنع الحلو. وهذا بمنع الحلو ولا بمنع الحمع .

ولما احتمل أن يصدق نقيضه ، ولا يصدق معه ما هو أخص منه ، احتمل أن يرتفعا معاً .

... وأما الثانى : فلأن الشيء لو ارتفع ما هو أعم من نقيضه ، لزم منه ارتفاع النقيضين ؛ فإن النقيض أيضاً يرتفع بارتفاع ما هو أعم منه .

ولما احتمل أن يُصدق مع ما هو أعم من نقيضه ، ولا يصدق معه النقيض ، احتمل أن يجتمعا معاً .

مثال الأول : أن تقول : هذا الشيء إما حيوان أو ليس بحيوان ، والشجر أخص من اللاحيوان ، فنورده بدله .

أو نقول : هذا الشيء إما شجر أو ليس بشحر . والحيوان أخص من اللاشجر . ونورده بدله ، فيحصل قولنا : هذا الشيء إما حيوان وإما شجر ، مانماً للجمع دون الحلو ؛ لأنه لايكون شيء واحد حيواناً وشجراً معاً ، ويمكن أن يكون غيرهما كالجبل وحينئذ نكون قد أوردنا بدل النقيض ما يمكن معه ويستازمه ، لاما يجبمعه ويلزمه؛ لأن الخاص يمكن أن يكون مع العام ويستلزمه ولايجب أن يكون معه أو يلزمه .

ومثال الثانى : أن نقول : زيد إما فى البحر أو ليس فيه ، ولم يفرق ، فأن لايفرق عم من قولنا : ليس فى البحر فنورده بدله .

أو نقول : زيد إما غرق ، أو لم يغرق . وفى البحر أعم من قولنا : غرق ، فنورده بدله ، فيحصل - وفى نسخة و ليحصل» وفى أخرى « بحصل » - مها قولنا : زيد إما فى البحر ، وإما لم يغرق ، ما نما للخلو دون الجمع ؛ لأنه لايكون ليس فى البحر ، وقد غرق ويمكن أن يكون فى البحر ولم يغرق . وحينئذ نكون قد أوردنا ما يلزم النقيض ويجب معه ؛ فإن العام يلزم الخاص ويجب معه ، واعلم أن استعمال الحقيقي أكثر من أن يحصى . وأما الآخران فقد يستعملان فى جواب من يقول : هذا الشيء شجر حجر معاً . وذلك بأن يرد عليه قوله .

إما بترديد الصدق فيهما ، فيقال : هو إما شجر ، أو حجر . أى إما هذا صادق أو ذاك .

وإما بترديد الكذب فيهما . فيقال : إما أن لا يكون شجراً ، وإما أن لا يكون حجراً ــ أى إما هذا كاذب أوذاك ــ

ويكون الأول بانفراده مانعاً للجمع .

والثاني . مانعاً للخلو .

و بحصل من كل واحدة منهما امتناع اجماع الوصفين في ذلك الشيء.

وينضاف إلى ما سلمه ذلك القاتل ــ وفي نسخة « السائل » ــ من امتناع خلوه عهما ، فيجتمع من ذلك معنى منفصلة حقيقية .

واعلم أن كل واحدة من هذه المنفصلات قد يتألف

من موجبتين فى اللفظ ، كقولنا : العدد إما زوج ، وإما فرد . وهذا الشيء إما شجر ، أو حجر . وهذا الموجود إما دائم الوجود ، أو ممكن الوجود .

ومن سالبتين : كقولنا : العدد إما ليس بزوج ، وإما ليس بفرد . وهذا الموجود ، إما ليس بدائم الوجوب ، وإما ليس بممكن الوجود . وهذا الشيء إما أن لايكون شجراً ، وإما أن لايكون حجراً .

ومن موجبة وسالبة ، كقولنا : العدد إما أن ينقسم بمتساويين، أو لاينقسم بمتساويين وهذا إما إنسان ، أو ليس بحيوان . وهذا إما حيوان أو ليس بإنسان .

فهذا من حيث اللفظ . وأما من حيث المعنى .

(٦) وقد یکون لغیر الحقیقی أصناف آخر وفیا ذکرناه ــ وفی نسخة
 ﴿ أوردناه ههنا ﴾ ــ کفایة .

(۷) ويجب عليك أن تجرى أمر المتصل والمنفصل \_ وفى نسخة بحذف عبارة « والمنفصل » \_ فى الحصر ، والإهمال ، والتناقض ، والعكس ، محرى الحمليات ، على أن يكون المقدم كالموضوع ، والتالى كالمحمول  $\sim$ 

وما نعة الجمع يمكن أن تتألف منهما . ويمكن أن تتألف من موجبتين ، وذلك ظاهر ؛ ولا يمكن أن تتألف من سالبتين ؛ لأن الموجبة الحقيقية لايستلزمها سالبة حقيقية .

ومانعة الخلو يمكن أن تتألف منهما ، ويمكن أن تتألف من سالبتين ؛ لأن السالبة يمكن أن تكون لازمة للموجبة، ولا يمكن أن تتألف من موجبتين؛ لاشتمالهما على ما تشتمل عليه الحقيقية وزيادة .

 (٦) أقول ، يريد به المواضع التي نستعمل فيها حروف العناد ، ولا يراد منع الجمع والحلو , مثاله ;

تقول : رأيت إما زيداً ، وإما عمراً حين تشك في رؤيتهما .

وتقول : العالم إما أن يعبد الله ، وإما أن أن ينفع الناس ، أى غالب أحواله هذان الفعلان وهذا نما يتعلق باللغة .

(٧) هذا بيان كلى لما يتعلق بالمتصلات، وهو بالإحالة على الحمليات؛ فإن حكمها في جميع ذلك واحد، وقد مر الحصروالإهمال من ذلك، وسيجيء بيان التناقش والعكس في موضعه.

وفي بعض النسخ ( من المتصل والمنفصل)

وأمر المنفصل ، فى ذى الجزأين ، يجرى مجرى الحمليات فى جميع ذلك إلا العكس؛ فإن العكس لا يتعلق به ، لعدم امتياز ، أجزائه بالطبع .

والأدوات هي التي تلحق الهيئات بالقضايا ، إلا أن المنطقي لما كان نظره
 بالقصد الأول في المعاني ، أشار إلى الهيئات دون الأدوات .

فالحقيقة لابد من أن تتألف من موجبة وسالبة لا غير ، لما مر.

## الفصل التاسع إشارة

### إلى هيئات تلحق القضايا وتجعل لها أحكاماً خاصة في الحصر وغيره

(١) إنه قد تزداد فى الحمليات لفظة ــ وفى نسخة « لفظ » ــ « إنما » فيقال : إنما يكون الإنسان حيواناً . وإنما يكون بعض الإنسان ــ وفى نسخة « الناس » ــ كاتباً ، فيتبع ذلك زيادة فى المعنى . لم تكن مقتضاة قبل هذه الزيادة بمجرد الحمل ؛ لأن هذه الزيادة تجعل الحمل مساوياً ، أو خاصًا بالموضوع

وكذلك قد تقول : الإنسان ـ وفى نسخة « إن الإنسان » ـ هو الضحاك بالألف واللام فى لغة العرب ، فتدل على أن المحمول مساو للموضوع .

وكذلك تقول: ليس إنما يكون الإنسان حيواناً ، أو تقول: ليس الحيوان ـ وفى نسخة « الإنسان » ـ هو الضحاك ، وتدل على سلب الدلالة الأولى فى الإيجابين.

وليس إذا دخل عليها دل على نني دلالها تلك ، فأثبت العموم .



<sup>(</sup>١) المحمول قد يكون أعم من موضوعه، كالأجناس والأعراض العامة، وقد يكون مساوياً ، كالفصول والخواص المساوية ، وقد يكون أخص منه ، كالخواص الغير – وفى نسخة « كخواص غير » – المساوية .

ولفظة ( إنما) إذا دخلت على القضية ، دلت على نفى العموم عن المحمول ، وهو معنى قوله : ( يجعل الحمل مساوياً أو خاصًا بالموضوع ) .

(٢) وتقول أيضاً: ليس الإنسان إلا الناطق ، فيفهم – وفى نسخة « ويفهم » – منه أحد معنيين:

أحدهما: أنه ليس معنى الإنسان إلا معنى الناطق ، وليس تقتضى الإنسانية معنى آخر .

والثانى: أنه ليس يوجد إنسان غير ناطق ، بل كل إنسان ناطق وفي نسخة بدون عبارة « بل كل إنسان ناطق » \_[ يريدأن هذه الصيغة تفيد إما المساواة في المعنى كما بين الإنسان والحيوان الناطق. وإما المساواة في الدلالة كما بين الضاحك والناطق « شرح »] وتقول في الشرطيات أيضاً: لما كان النهار راهناً ، كانت الشمس طالعة . وهذا يقتضى مع إيجاب لما كان النهار راهناً ، كانت الشمس طالعة . وهذا يقتضى مع إيجاب \_ وفي نسخة « الإيجاب » \_ الاتصال ، دلالة تسليم المقدم ووضعه ، ليتسع منه وضع التالى .

(٣) وكذلك تقول: ليس يكون النهار موجوداً \_ وفى نسخة بدون كلمة «موجوداً » \_ إلا والشمس طالعة ، تريد به كلما كان النهار موجوداً فالشمس طالعة ، فيفيد هذا القول حصراً فى الفحوى .

(٤) وتقول أيضاً : لا يكون النهار موجوداً ، أو تكون الشمس

طالعة وهو قريب من ذلك .

<sup>(</sup> ٢ ) أقول : ( راهناً ) أي ثابتاً .

ولفظة( لما ) تفيد مع الدلالة على استلزام التالى ، الدلالة على أن وجود المقدم مسلم موضوع ، لا يحتاج إلى بيان .

<sup>(</sup>٣) يريد به أن القضية بهاتين الأداتين محصورة كلية .

 <sup>(\$)</sup> أقول : هذه والتي قبلها ، من القضايا التي تسمى ( محرفة ) وهي ما تخلو عن أدوات الاتصال أو العناد . وتكون في قوة الشرطيات .

ومعناه لايكون النهار موجوداً ، إلا أن تكون الشمس طالعة .

(ه) وتقول أيضًا : لا يكون هذا العدد زوج المربع وهو فرد . وهذا \_ وفى نسخة بدون « وهذا » \_ فى قوة قواك : إما أن لا يكون هذا العدد زوج المربع ، وإما أن \_ وفى نسخة « وأن » \_ لا يكون فرداً ...

وهي من المتصلات في قوة قولنا : كلما كان الهار موجوداً ، كانت الشمس طالعة .

ومن المنفصلات فى قوة قولنا : إما أن لا يكون النهار موجوداً ، وإما أن تكون الشمس, طالعة .

قيل : والأخير أقرب ؛ لأنه لايغير أجزاءها .

(٥) وهذه أيضاً من ( المحرفات) وكل زوج فهو زوج المربع، أى مربعه يكون زوجاً .

وليس كل ما مربعه تزوج ، فهو زوج؛ لأن كثيراً من المقادير الصم كجذر العشرة مثلا تكون مربعاتها أزواجاً ، ولا تكون هي أعداداً فضلا عن أن تكون أزواجاً .

وكذلك القول فى الأفراد ومربعاتها فى الفضية المذكورة فى قوة منفصلة مانعة الخلو ، هى : إما أن لا يكون زوج المربع . وإما أن لايكون فرداً .

وذلك لأن الشيء الواحد ، لايكون زوج المربع ، [وفرداً ، مماً . وقد يكون لاهذا ولاذاك مماً .

ومثال آخر له : لا يكون زيد كاتباً ، وهو ساكن البد ؛ فإنه فى قوة قولنا : إما أن لايكون كاتباً ، وإما أن لايكون ساكن البد . أى لايكون كاتباً ساكن البد . ويمكن أن يكون غير كاتب وهو متحرك البد ، كما فى حالة الرمى مثلا .

### الفصل العاشر إشارة إلى شروط القضايا

(١) يجب أن تراعى فى الحمل ، والاتصال ، والانفصال ، حال الإضافة : مثل أنه إذا قيل [ج] هو والد . فليراع لمن ؟ وكذلك الوقت ، والمكان ، والشرط .

مثل أنه إذا قيل: كل متحرك متغير، فليراع مادام متحركاً وكذلك ليراع حال الحزء « الكل والحزء » \_ وحال القوة والفعل، فإنه إذا قيل لك \_ وفى نسخة بدون عبارة « لك » \_ : إن الحمر مسكر \_ وفى نسخة « مسكرة » \_ ضليراع أبا لقوة \_ وفى نسخة « إما بالقوة » وفى أخرى « أنه بالقوة » \_ أم \_ وفى نسخة « أو » \_ بالفعل والحزء البسير

الأول : حال الإضافة ، وقد ذكر مثاله .

الثانى : حال الوقف ، كما يقال : القمر ينخسف، فليراع فى أى الأوقات هو ؛ فإنه مختص بوقت توسط الأرض بينه وبين الشمس .

الثالث : حال المكان ، كما يقال : السقمونيا مسهل الصفراء ، فليراع فى أى مكان هو ، فقد قيل : إنه لايعمل فى الصقلاب .

الوابع : حال الشرط ؛ وقد أورد مثاله ، وهو كل متحرك متغير .

الحامس : حال الجزء والكل .

السادس : حال القوة والفعل .

فقد ذكر مثالهما .

 <sup>(</sup>١) أقول: يذكر في هذا الفصل قوانين لا يتحصل معانى القضايا إلا برعايتها ،
 ورعاية أمثالها ، وهي ستة :

أم ــ وفى نسخة « أو » ــ المبلغ الكثير ؛ فإن إهمال هذه المعانى ، مما يوقع غلطاً كثيراً .

وهذه الشروط قد تذكر فى باب التناقض مضافة إلى شرطين آخرين كما يجىء إن شاء الله تعالى .

# النهج الرابع في مواد القضايا وجهاتها

الفصل الأول إشارة إلى مواد القضايا

 (١) لا يخلو المحمول في القضية وما يشبهه \_ وفي نسخة « أو ما يشبهه » \_ .

(١) ذهب الفاضل الشارح إلى أن ما يشبه المحمول فى القضية ، هو التالى ؛ لكونه
 محكوماً به فى القضية الشرطية ، كالمحمول فى الحملية .

وأقول : ما جرت العادة باتصاف نسبة التالى إلى المقدم بر الوجوب) و( الإمكان) و ( الامتناع ) وإن كانت لا تخلو في نفس الأمرمنها .

وليس أيضاً فى اعتبار هذه الأمورفيها ، على ما يعتبر فى الحمليات ، فائدة يعتدبها ، وإن كان اللزوم والاتفاق يشبهان الضرورة والإمكان من وجه .

وليس ببعيد عن الصواب أن يقال : ما يشبه المحمول ، هو الوصف الذي يوصف الموضوع به ، ويوضع الموضوع معه ؛ فإنه :

يشبه المحمول من حيث كونه وصفاً للموضوع .

ويفارقه بأن المحمول وصف محسول عليه ، وهو وصف موضوع معه .

ولذلك الوصف نسبة إلى الموضوع كالمحمول بعينه ، فى أنها لاتخلو من أن تكون : إما واجبة أو ممتنعة أو ممكنة أوممتنعة

ولا بد للناظر فى أحوال الموجهات من مراعاتها ؛ فإن الإغفال عنها مما يقتضى الفساد فى أبواب العكس ، والقياسات المختلفة كما يجىء بيانه .

(٢) سواء كانت موجبة أوسالبة ، من أن تكون نسبته إلى الموضوع نسبة ضرورى \_\_ وفى نسخة « الضرورى » \_\_ الوجود فى نفس الأمر ، مثل الحيوان فى قولنا \_\_ وفى نسخة « فى قولك » \_\_ : الإنسان حيوان أو الإنسان ليس بحيوان \_\_ وفى نسخة « أو ليس بحيوان » \_\_

أو نسبة ما ليس ضروريا ــ وفى نسخة « بضرورى » ــ لا وجوده ولا عدمه ، مثل الكاتب ، أو ليس بكاتب .

أو نسبة ضرورى العدم ، مثل الحجر فى قولنا : الإنسان حجر . الإنسان ليس بحجر .

فجميع مواد القضايا هي هذه:

مادة واجبة .

ومادة ممكنة .

ومادة ممتنعة .

(٣) ونعنى بالمادة هذه الأحوال الثلاث التى تصدق علمها فى الإيجاب والسلب ، ـ هذه الألفاظ \_ وفى نسخة بدون عبارة « والسلب » ـ هذه الألفاظ » ـ الثلاثة ، لوصرح بها «

واعلم أن نسبة المحمول إلى الموضوع ، غير نسبة الموضوع إليه .

والأولى هي المتعلقة بالحكم دون الثانية ؛ ولذلك اختصت بالنظر فيها .

( ۲ ) أقول : يشير إلى الأحوال الثلاثة المسهاة ب ( الوجوب ) و ( الإمكان ) و (الامتناع )
 وهو ظاهر .

(٣) يقول: ونعنى بالمادة مثلا الحالة للحيوان بالنسبة إلى الإنسان فى نفس الأمر
 التى يصدق عليها لفظ ( الوجوب ) سواء نقول: الإنسان حيوان ، أو نقول: الإنسان
 ليس بحيوان.

فإنا نعلم يقيناً أن تلك النسبة لاتتغير بهذا الإيجاب والسلب ، وهي التي يعبر عنها

مالوجوب في الحالتين ، له صحنا سا .

والوجه فيه أن الوجوب يصدق على قولنا : الإنسان حيوان ، حال الإيجاب ؛ فإنه حالة السلب يصير امتناعاً . وكذلك الامتناع حالة السلب يصير وجو باً .

فهذه الألفاظ تصدق عليها حالة الإيجاب دون السلب .

واعلم أن ( المادة ) غير ( الجهة )

والفرق بينهما : أن ( المادة ) هي تلك النسبة في نفس الأمر .

و ( الجهة ) هي ما يفهم ويتصور عند النظر في تلك القضية من نسبة محمولها إلى موضوعها ، سواء تلفظ بها ، أو لم يتلفظ ، وسواء طابقت المادة أو لم تطابق .

وذلك لأنا إذا وجدنا قضية ، هى مثلا: كل (ج) لا يمتنع أن يكون (ب) فإنا نفهم ونتصور منه أن نسبة (ب) إلى (ج) هى النسبة المسياة بالإمكان العام ، المتناول للوجوب والإمكان الحقيقى ، على ما يجيء ذكره .

وليست تلك النسبة فى نفس الأمر شيئاً متناولا للوجوب ، والإمكان ، بل هى أحدهما بالضرورة .

فإذن ظهر الفرق بين تلك النسبة في نفس الأمر التي هي ( المادة ) وبين ما يفهم ويتصور مها بحسب ما تعطيه العبارة من القضية ، التي هي ( الجهة ) .

#### الفصل الثانى إشارة

#### إلى جهات القضايا والفرق بين المطلقة والضرورية ــ وفي نسخة « الضرورية والمطلقة » ــ

(۱) كل قضية فإما \_ وفى نسخة « فهى إما » \_ مطلقة عامة الإطلاق هي التي بين فها ؛ حكم من غير بيان ضرورته أو دوامه \_ وفى نسخة « ودوامه » \_ أو غير ذلك من كونه حيناً من الأحيان ، أو على سبيل \_ وفى نسخة « على سبيل » \_ الإمكان .

(١) أقول : الإطلاق في القضية يقابل التوجيه ، تقابل العدم والملكة ، وقد تعد (المطلقة ) في (الموجهات) كما تعد (السالبة ) في (الحمليات)

 أو ( المطلقة ) هي التي يبين فيها حكم إيجابي أو سلبي فقط ، من غير بيان شيء آخر ، من ضرورة أو دوام ، أوما يقابلهما .

و ( الإمكان ) يقابل ( الضرورة ) .

و ( الكون فى بعض الأوقات ) يقابل ( الدوام ) إذا اعتبر التوقيت .

فالقسمة : باعتبار الضرورة ، هي :

ضرورة الإيجاب .

وضرورة السلب .

ولا ضرورتهما .

و باعتبار الدوام .

دوام الإنجاب

ودوام السلب .

ولادوامهما .

(٢) وإما أن يكون قد بين فيها شيء من ذلك، إما ضرورة ،

وإما دوام من غير ضرورة ، وإما وجود من غير دوام أو ضرورة

ــ وفى نسخة « وضرورة » بدل « أو ضرورة » ــ

(٣) والضرورة قد تكون على الإطلاق . كقولنا : الله تعالى موجود .

ـ وفى نسخة بدون عبارة « كقولنا الله تعالى موجود » ــ

فالمدوام والضرورة يشملان الأول والثانى من الأقسام ، لأنهما يشتر كان فيهما ، ويفترقان بالإيجاب والسلب .

ويبهي الثالث منابلة له يا .

وقول الشيخ (المطلقة العامة : هي التي بدين فيها حكم من غير بيان ضرورة ، أو إمكان . أو دوام . أولا دوام) يوهم أنها تعم الأربعة . وليس كذلك ، فإنها من حيث بين فيها حكم إنما يتناول ما يكون مشتملا على حكم قد حصل بالفعل ، ولا يتناول على ما يكون مشتملا على حكم لم يحصل إلا بالقوة .

فني لا تعم الممكنة ، من حيث هي ممكنة .

وإنما ذكر الشيخ ههنا جميع الأقسام ، لأنها تقابل المطلقة من حيث الاعتبار وإن لم يدخل جميعها تمتها من حيث العموم .

(٢) أقول: هذه هى الأمورالني يمكن أن تقيد بها القضية التي بين فيها حكم.
 والمطلقة العامة: إنما تتناولها جميعاً من حيث العموم.

ولم يذكر الإمكان معها لأنه ينافى ما بيتن الحكم فيها حاصلا بالفعل.

فهو مغاير للإطلاق من حيث العموم والاعتبار جميعاً .

والضرورة أخص من الدوام . لأن كل ضرورى ، دائم ما دامت الضرورة حاصلة . ولا ينعكس ؛ إذ من المحتمل أن يدوم شىء اتفاقاً من غير ضرورة ؛ فلذلك لما ذكر الضرورة ذكر بعدها الدوام ، وقيده باللاضرورة . لئلا يتكرر الضرورى .

وسمى الحالى عنهما بالوجود ؛ فإنه لايبتى بعدهما إلا الوجود فقط .

والقسمة حاصرة ؛ لأن الحاصل إما ضرورى، أو غير ضرورى .

وغير الضرورى إما دائم أو غير دائم .

 (٣) أقول : لما فرغ من بيان الإطلاق ، وما يقابله ، شرع فى بيان أقسام الضرورة فقسمها .

وقد تكون معلقة بشرط:

والشرط إما دوام وجود الذات ، مثل قولنا ــ وفي نسخة « قولك » ــ : الإنسان بالضرورة جسم ناطق ، ولسنا نعني ــ وفى نسخة « فإنا لا نعني ٩ ــ به أن الإنسان لم يزل ولا يزال جسما ناطقاً ؛ فإن هذا كاذب على كل شخص إنساني .

بل نعني به أنه ما دام موجود الذات إنساناً فهو جسم ناطق .

وكذلك الحال في كل سلب يشبه هذا الإيجاب .

وأما دوام كون الموضوع موصوفاً بما وضع معه ، مثل قولنا كل متحرك متغير ، فليس \_ وفي نسخة « وليس » \_ معناه على الإطلاق ، ولا ما دام موجود الذات ، بل ما دام ذات المتحرك متحركاً .

> ومشر وطة . إلى ضم ورة مطلقة .

> والمطلقة هي التي يكون الحكم فيها لم يزل ولا يزال من غير استثناء وشرط .

وإنما فسر الضرورة بالدوام لكونه من لوازمها كما مر .

ثم قسم المشروطة إلى ما بكون الحنكم فيها مشروطاً :

إما بدوام وجود ذات الموضوع .

وإما بدوام وجود صفته الني وضعت معه .

وإما بدوام كون المحمول محمولاً.

وهذه الثلاثة هي المشروطة بما تشتمل عليه القضية .

وإما بحسب وقت معين .

وإما بحسب وقت غير معين .

وهذان مشر وطان بما يحرج عن القضية .

فكأنه قال : والشرط إما داخل في القضية.

وإما خارج عنها .

والداخل إما متعلق بالموضوع

والمتعلق بالموضوع إما :

أو متعلق بالمحمول

وفرق بين هذا الشرط \_ وفى نسخة بدون كلمة « الشرط » \_ وبين الشرط الأول ؛ لأن الشرط الأول وضع فيه أصل الذات وهو الإنسان ، وههنا وضع فيه الذات بصفة تلحق الذات وهو المتحرك ؛ فإن المتحرك له ذات وجوهر يلحقه أنه متحرك وغير متحرك \_ وفى نسخة « غير متحرك » وفى أخرى « غير المتحرك » \_ وليس الإنسان والسواد كذلك .

أو شرط محمول ، أو وقت معين ، كما للكسوف ، أو غير معين كما للتنفس .

ذاته أو صفته الموضوعة معه

والمتعلق بالمحمول واحد ؛ لأنه أيضاً وصف وليس له ذات تباين ذات الموضوع . والحارج إما بحسب وقت بعينه ـ. وفى نسخة « معين» بدل « بعينه » ــ أو لا بعينه .

فجميع أقسام الضرورة ستة .

واحدة مطلقة .

و خمسة مشروطة .

واعتبار هذه الأقسام في جانبي الإيجاب والسلب واحد غير مختلف إلا في شرط المحمول

فإنك إذا قلت : زيد ليس بكاتب ، ما دام كاتباً ، لم يصح ؛ بل إنما يصح إذا قلت : ما دام ليس بكاتب . وحينتذ صيرت - وفي نسخة ، يصير ، - فيه السلب جزءاً من المحمول ؛ فكانت القضية موجبة لاسالبة .

وألفاظ الكتاب ظاهرة .

والموضوع قد يتعرى عن الوصف كالإنسان ، وقد يقارنه كالمتحرك .

والمحمول الذى يحمل بشرط الوصف ضرورة يحتمل أن يكون ضروريًّا أيضاً . ما دام الذات موجودة . ويحتمل أن لا يكون ضروريًّا فى بعض أوقاته .

والأول : داخل تحت المشروطة بحسب الذات فلا فائدة فى أفراده ـــ وفى نسخة ه فى إيراده ٩ ـــ قسها .

فالمشروطة بالوصف مطلقاً تشمل الضروري بشرط الذات.

( ٤ ) والضرورة بالشرط الأول . وإن كان بالاعتبار \_ وفى نسخة « وإن كانا لاعتبار » \_ غير الضرورة المطلقة التي لا يلتفت فيها إلى شرط ، فقد تشتركان أيضاً في معنى اشتراك الأعم والأخص \_ وفى نسخة « الأخص والأعم » \_ أو اشتراك أخصين تحت أعم إذا اشترط في المشروطة أن لا يكون للذات وجود دائماً .

وما لا تشتركان \_ وفى نسخة « وما تشتركان » \_ فيه هو المراد من \_ وفى نسخة « فى » \_ قولم : قضية ضرورية .

وإن قيد باللاضرورية الذاتية ، اختص بالقسم الثانى وحده ، وهو المراد ههنا بالمشروطة بحسب الوصف .

والضرورة بشرط المحمول لا يخلو عنها قضية فعلية أيضاً ؛ فإنك إذا قلت : (ج) ( س) فإنه يكون بالضرورة (س) حال كونه ( س)، وهي ضرورة متأخرة عن الوجود لاحقة به .

وسائر الضروريات متقدمة على الوجود ، موجبة إياه . واسم الضرورة يقع عليها لا بالتساوى .

والفائدة فى اعتبار هذه الضرورة أن يعلم أن القضية لاتكون خالية عن سائر الضرورات مع كومًا فعلية .

( ؛ ) الضرورة بالشرط الأول . أعنى بشرط وجود الذات ، تقع :

على ما يكون للذات وجود دائماً .

وعلى ما لا يكون للذات وجود دائماً .

والأول : يساوى الضرورة المطلقة فى الدلالة ، وإن كان مغايرًا لها بالاعتبارفإن المشروطة بأى شرط كان ، تغاير المطلقة بالاعتبار ، وإنما يتساويان ؛ لأن الحكم فيها حاصل لم يزل ولا يزال .

والثانى: مباين لها محسب الدلالة والاعتبار جميعاً .

ثم المشروطة بالشرط الأول إن لم تقيد بلا دوام الذات ، بل تركت كما هي متناولة لقسميها ، دخلت المطلقة تحمّها ، فهما يشتركان في معنى اشتراك الأعم والأخص ؛ وذلك  (٥) وأما سائر ما فيه شرط الضرورة ، والذى هو دائم من غير ضرورة فهو أصناف المطلق غير ــ وفى نسخة « الغير » ــ الضرورى .

المعنى هو ثبوب الحكم في جميع أوقات وجود الذات .

فالأخص هو المطلقة التي تدوم ذاتها .

والأعم هو المشروطة المذكورة المحتملة لدوام الذات ولا دوامها .

فإن قيدت بلا دوام الذات ، كانت هي والمطلقة ، تشتركان في معنى ثالث غيرهما، أعم منها ، اشتراك أخصين تحت أعم .

والمعنى المشترك فيه الذى هو أغم منهما هو المشروطة المحتملة لدوام الذات ولا دوامها . وإنما يكون ذلك ، إذا اشترط في المشروطة ألا يكون للذات وجود دائماً .

وعلى التقديرين جميعاً ، فما يشتركان فيه أعنى الضرورة التي بحسب الذات مطلقاً هو المراد من قولهم : ( قضية ضرورية ) وهي التي تقابل الإمكان الذاتي .

ويوجد في بَعض النسخ بدل قوله : ( إذا اشبَرط في المشروطة) ( إذا لم يشبَرط في المشروطة) .

وعلى هذا التقدير يصير قوله ذلك بياناً للأعم الذى يندرج فيه الأخص والأخصان تارة أخرى .

( ٥ ) أقول : يعني الأقسام الأربعة الباقية من الضروريات .

وهى المشروطة بشرط وصف الموضوع ، على الوجه الذى لايشمل الضرورى الذاتى . وبشرط المحمول .

وبشرط الوقت المعين .

وبشرط الوقت الغير المعين .

فهى مع الدائم غير – وفى نسخة « الغير » – الضرورى أقسام المطلق الغير الضرورى وظاهر أن هذه الضروريات لايشمل الدوام المطلق الذى يكون بحسب الذات ؛ لكون ذلك الدوام شاملاً للضرورى الذاتى .

فالمطلق الغير الضرورى ما فيه :

إما ضرورة من غير دوام .

(٦) وأما المثال الذي هو دائم غير ضروري ، فمثل أن يتفق لشخص من الأشخاص إيجاب عليه أو سلب عنه ، صحبه ما دام موجوداً ، ولم تكن – وفي نسخة بلون كلمة « تكن » – تجب تلك الصحبة ، كما

أو دوام من غير ضرورة .

وهذا المطلق أخص من المطلق العام بالضرورى الذاتى .

وإنما سميت هذه أيضاً مطلقة ؛ لأنه قد ذكر في التعليم الأول ، أن القضايا

إما مطلقة أو ضرورية أو ممكنة .

وهذه القسمة قد تمكن على وجهين :

أحدهما : أن يقال : القضية :

إما مطلقة وإما موجهة :

والموجهة :

إما ضرورية وإما ممكنة عامة .

وعلى هذا الوجه تكون المطلقة هي ( العامة )

والثانى : أن يقال : القضية :

إما أن يكون الحكم فيها:

بالفعل أو بالقوة (وهي الإمكان)

وما بالفعل يكون :

إما بالضرورة أو بالوجود الحالي عنها .

وتكون المطلقة \_ بهذه القسمة \_ هي الوجودية من غير ضرورة .

وأمثلة المطلقات في 1 التعليم الأول 4 كانت مناسبة لكل واحد من الاعتبارين ،

فلأجل هذين الاحمالين أختلف أصحاب المعلم الأول بعده فى القضية المطلقة

فر الوفريطس) و ( المسطيوس) ومن تبعهما حملوها على العامة الشاملة الضرورية .
 الدركس الذريعة المسلمة ا

و ( الإسكندر الأفروديسي ) ومن تبعه حملوها على الحاصة الحالية عنها .

(٦) أقول : الجمهور من المنطقيين لا يفرقون بين :

الضرورى والدائم.

لأن كل دائم كلي ، فهو ضرورى ؛ فإن ما لا ضرورة فيه ، وإن اتفق وقوعه ، فهو ـ

أنه قد يصدق \_ وفى نسخة «كما أنك قد تصدق » \_ أن \_ وفى نسخة «أنه » \_ بعض الناس أبيض البشرة ، مادام موجود الذات ، وإن كان ليس بضرورى .

(٧) ومن ظن أنه لا يوجد فى الكليات حمل غير ضرورى ،
 فقد أخطأ ؛ فإنه جائز أن يكون فى الكليات ما يلزم كل شخص مها ،
 إن كان \_ وفى نسخة « كانت » \_ لها أشخاص كثيرة إيجابًا أو سلبًا

وقتا ما \_ وفى نسخة « فى وقت » \_ بعينه ، مثل ما للكواكب من الشروق والغروب ، وللنهرين مثل الكسوف .

أو وقتا غير معين ، مثل ما يكون لكل إنسان مولود من التنفس ، أو ما يجرى مجراة .

لايمكن أن يدوم متناولا لحميم الأشخاص التي وجدت ، والتي ستوجد ، مما يمكن أن يوجد .

وقد بينا أن كل ضروري فهو دائم : فالضروري والدائم متساويان في الكليات .

وأما فى الجزئيات فقد يختلفان ، كما تمثل به الشيخ فى الإنسان الذى يتفق أن تكون بشرته أبيض ــ كذا فى الأصل ولعلها « بيضاء » ــ من غير ضرورة .

والدائم فيها يعم الضرورى وغيره .

والعلوم إنما تبحث عن الكليات دون الحزئيات ؛ فلذلك لم يفرقوا بينهما ؛ إذ لا حاجة إلى الفرق .

والشيخ قد فرق بينهما ؛ لأن النظر فى المراد لا يتعلق بالمنطق ، فالمنطق من حيث هو منطقى يلزمه اعتبار كل واحد منهما ، من حيث معناهما المختلفان ، سواء تساويا فى موضوعاتها ، أو لم يتساويا .

 (٧) أقول : هؤلاء لما ظهر لهم أن الحكم الاتفاق الخالى عن الضرورة لا يكون كليًّا ، حكموا بأن كل حكم كلى فهو ضرورى ، ولم يفرقوا بين الضرورى الذاتى وغيره ،
 وظنوه ضروريًّا ذاتيًّا .

والشيخ رد عليهم بالوقتين فإمهما ليستا بضروريتين إلا في وقت .

(٨) والقضايا التى فيها ضرورة بشرط غير الذات ، فقد تخص باسم المطلقة ، وقد تخص باسم الوجودية ، كمّا خصصناها به ، وإن كان لا تشاح في الأسهاء ! ه

<sup>(</sup> ٨ ) أقول : هذه هي الأقسام الأربعة المذكورة . وههنا لم يذكر الدائمة غير الضرورية معها ، وقد سهاها، ههنا الوجودية لأنها تشتمل على وجود من غير ضرورة ودوام . فالمطلقة الحاصة إذا اشتملت على الدائمة غير الضرورية تكون أعم منها ، إذا لم تشتمل عليها ، وينبغي أن لا تففل عن هذا الاعتبار .

## الفصل الثالث إشارة إلى جهة الإمكان

(۱) الإمكان إما أن يعنى به ما يلازم سلب ضرورة العدم ، وهو الامتناع ، على ما هو موضوع له فى الوضع الأول .

وهناك ما ليس بممكن ـ وفي نسخة « بالممكن » ـ فهو ممتنع . والواجب محمول عليه هذا الإمكان .

وإما أن يعنى به ما يلازم سلب الضرورة فى العدم والوجود جميعاً على ما هو موضوع له بحسب النقل الحاص ــ وفى نسخة « الحاصى » ــ حيى يكون الشيء يصدق عليه الإمكان الأول فى نفيه وإثباته جميعاً ، حيى يكون ممكناً أن يكون . وممكناً أن لا يكون ، أى غير ممتنع أن يكون . وغير ممتنع أن لا يكون . وغير ممتنع أن لا يكون .

<sup>(</sup> ١ ) أقول ( الإمكان) وضع أولاً . بإزاء سلب الامتناع . فالممكن بذلك المعنى ، يكون واقعاً على الواجب . وعلى ما ليس بواجب ولا ممتنع .

ولا يقع على الممتنع الذي يقابله . وذلك إذا اعتبر معناه في جانب الإيجاب .

ثم يلزم إذا اعتبر فى جانب السلب أن يقع أيضاً على الممتنع ، وعلى ما ليس بواجب ولا ممتنع ، ويخلى عن الواجب فيصير حينئذ الإمكان مقابلاً لكل واحد من ضرورتى الجانبين .

ولما لزم وقوعه على ما ليس بواجب ولا ممتنع فى حالتيه ، نقل اسمه إليه ، فكان الأول : إمكاناً عاماً ، أو عاميًا منسوباً إلى العامة .

والثاني : خاصًّا أو خاصيًّا . وكان هذا الإمكان مقابلا للضرورتين جميعًا .

فلما كان \_ وفى نسخة « صار » \_ الإمكان بالمعنى الأول يصدق \_ وفى نسخة « صدق » \_ فى جانبيه جميعاً ، خصه الخاص باسم [ الإمكان ] فصار الواجب لا يدخل فيه .

وصارت الأشياء بحسبه :

إما ممكنة وإما واجبة وإما ممتنعة .

وكانت بحسب المفهوم الأول: إما ممكنة وإما ممتنعة

فيكون غير الممكن بحسب هذا المفهوم ، أى الثانى الخاص ،

بمعنی غیر ما لیس بضروری .

فيكون الواجب ليس بممكن بهذا المعنى .

فالإمكان نفسه ليس هو نفس سلب الضرورة ، بل معى يلازمه ؛ وذلك لتغاير مفهوميهما

وأما الاعتراض على الشِيخ ، بأنه قال فى الإمكان الأول : ( إنه ما بلازم سلب ضرورة العدم) وهو الامتناع ، وإنما كان الواجب أن يقول : ( ما يلازم سلب ضرورة أحد الجانبين فليس بمتوجه) وذلك لأنه على به المعنى الذى وضع الإمكان أولاً بإزائه ، لا المعنى الذى يقع الممكن عليه فى جميع تصاريفه بعد ذلك الوضع .

وأيضاً ، الإمكان معنى من شأنه أن يدخل :

إما على الإبجاب

وإما على السلب .

فمعناه من حيث وحده ما يلازم سلب الامتناع .

ثم ذلك المعنى إن دخل على الإيجاب صار الممكن أن يكون غير ممتنع أن يكون ، وقابل ضرورة السلب . وإن دخل على السلب ، صار الممكن أن لا يكون غير ممتنع ، أن لا يكون قابل ضرورة الإيجاب .

فكونه ملازماً لسلب ضرورة أحد الجانبين بحسب ما ينضاف إليه من الإيجاب والسلب وأما هو قبل الانضياف فبإزاء سلب الامتناع فقط .

- (۲) وهذا الممكن يدخل فيه الموجود الذى لا دوام ضرورة لوجوده ، وإن كان له ضرورة فى وقت ـ وفى أخرى «فى وقت ما » ـ وفى أخرى «فى بعض الأوقات » ـ كالكسوف .
- (٣) وقد يقال: [ممكن] ويفهم منه معنى ثالث، وكأنه \_ وفى نسخة « فكأنه » \_ أخص من الوجهين المذكورين.

وهو أن يكون غير ضرورى ألبتة

ولا فى وقت ، كالكسوف .

ولا في حال كالتغير للمتحرك ، بل يكون مثل الكتابة للإنسان .

- ( ۲ ) يريد أن الإمكان الحاص ، لما كان بإزاء سلب الضرورة الذاتية عن الجانبين ،
   كان واقعاً على سائر الضرورات المشروطة .
- (٣) أقول : هذا معنى ثالث للإمكان ، وإنما كثرت وجوه استعماله ؛ لتكثر
   وجوه استعمال ما يقابله ، أعنى الضرورة .

فهذا الإمكان ما يقابل جميع الضرورات الذاتية ، والوصفية ، والوقتية ؛ وهو أحقى بهذا الاسم من المذكورين من قبله ؛ لأن الممكن بهذا المعنى أقرب إلى حاق الوسط بين طرفى الإيجاب والسلب . وقد يمثل فيه بالكتابة للإنسان ؛ لأن الطبيعة الإنسانية متساوية النسبة إلى وجود الكتابة أو لا وجودها .

والضرورة بشرط المحمول ، وإن كانت مقابلة لهذا الإمكان بالاعتبار ، فربما تشاركه فى المادة ، لكنها توصف بتلك الضرورة ، من حيث الوجود ، وتوصف بالإمكان من حيث الماهية ، لا الوجود .

وإنما قال: (فكأنه أخص من الوجهين) ولم يقل: (فهو أخص من الوجهين)؛ لأن الأخص والأعم هما اللذان يدلان على معنى واحد ويختلفان بأن أحدهما أقل تناولاً من الآخر .

أما إذا دل أحدهما على بعض ما يدل عليه الآخر ، باشتراك اللفظ ؛ فإنه لايقال : إنه أخص من الآخر إلا بالمجاز ، وذلك كما يسمى واحد من السودان مثلا بالأسود . فلا يقال : إن الأسود يتم عليه وعلى صفته بالخصوص والعموم .

(٤) فحينئذ تكون ــ وفى نسخة « فتكون حينئذ » ــ الاعتبارات أربعة : واجب ، وممتنع ، وموجود له صُرورة ما ، وشيء لا ضرورة له ألبتة .

(٥) وقد يقال ممكن ويفهم منه آخر . وهو أن يكون الالتفات في الاعتبار ليس لما يوصف به الشيء في حال من أحوال الوجود ، من إيجاب أو سلب ، بل بحسب الالتفات إلى حاله في الاستقبال ؛ فإذا كان ذلك المعنى غير ضرورى الوجود \_ وفي نسخة بدون عبارة «من إيجاب أو سلب ، بل بحسب الالتفات إلى حاله في الاستقبال ، فإذا كان ذلك المعنى غير ضرورى الوجود » \_ أو العدم في أي وقت فرض له في المستقبل ، فهو ممكن .

والممكن ههنا يقع على المعانى المذكورة ، بل على الأخير بجميع المعانى بالاشتراك ؛ فلذلك قال : ( فكأنه أخص).

 <sup>(</sup>٤) إنما ينبغى أن يقول: ( الاعتبارات خمس) لأن ماله ضرورة ما ، فى جانب العدم ، أيضاً قسم محتمل بإزاء ما له ضرورة ما فى الوجود .

والقسمة لا تصير حاصرة بدونه ؛ فإن جاز طبهما تحت قسم واحد ، وهو الموجود له ضرورة ما ، فينبغي أن يطوى الواجب والممتنع ، أيضاً تحت قسم واحد ، هو الضرورى مطلقاً لتكون الأقسام متناسبة .

ولعل الشيخ قد طواهما تحت قسم واحد لجواز تشاركهما فى المواد ، ولم يطو الواجب والممتنع لامتناع تشاركهما .

 <sup>(</sup> ٥ ) وهذا معنى رابع للإمكان ، وهو الإمكان الاستقبالى ، وإنما اعتبره من اعتبره ،
 لكون ما نسب إلى الماضى والحال من الأمور الممكنة ، إما موجوداً وإما معدوماً ، فيكون أيا ساقها من حاق الوسط إلى أحد الطرفين ضرورة ما .

والباقي على الإمكان الصرف ، فلا يكون إلا ما ينسب إلى الاستقبال من الممكنات التي لا يعرف حالها، أتكون مرجودة إذا حان وقتها ، أم لا تكون ؟

(٦) ومن يشترط في هذا أن يكون معدوماً في الحال فإنه يشترط وفي نسخة « فيشترط» - ما لا ينبغي ؛ وذلك لأنه يحسب وفي نسخة « بحسب » - أنه إذا جعله موجوداً ، فقد - وفي نسخة بدون عبارة « فقد » - أخرجه إلى ضرورة الوجود ، ولا يعلم أنه - وفي نسخة بدون عبارة « أنه » - إذا لم يجعله موجوداً بل فرضه معدوماً ، فقد أخرجه إلى ضرورة العدم ؛ فإن لم يضر هذا لم يضر ذلك ! •

وينبغى أن يكون هذا الممكن ممكناً بالمعنى الأخص مع تقيده بالاستقبال ؛ لأن الأولين ربما يقعان على ما يتعين أحد طرفيه أيضاً ، كالكسوف ، فلا يكون ممكناً صرفاً . (٦) أقول : بعض من اعتبر هذا الإمكان لما تنبهوا أن الاتصاف بالوجود ، إنما يكون لضرورة ما ، والممكن ما لم يوجد بعد ، اشترطوا فيه عدمه فى الحال ، حذراً من أن يلحقه ضرورة بحسب وجوده فى الحال .

والشيخ رد عليهم بأن الوجود ألحالى إن أخرجه إلى ضرورة وجود ، فالعدم الحالى يخرجه أيضاً إلى ضرورة عدم ؛ فإن لم يضر ضرورة العدم فلا يضر ضرورة الوجود، وحصل من ذلك أن الواجب فيه أن لايلتفت إلى الوجود الحالى ، ولا إلى عدمه ، بل يقتصر على اعتبار الاستقبال .

# الفصل الرابع إشارة إلى أصول وشروط في الحبهات

(١) وههنا أشياء يلزمك أن تراعبها .

اعلم أن الوجود \_ وفى نسخة « الوجوب » \_ لا بمنع الإمكان ، وكيف والوجود \_ وفى نسخة « الوجوب » \_ يلخل تحت الإمكان الأول .

والموجود بالضرورة المشروطة يصدق عليه الإمكان الثانى .

والموجود في الحال ، لا ينافى المعدوم فى ثانى الحال ، فضلاً عما لا يجب وجوده ولا عدمه .

فإنه ليس إذا كان الشيء متحركاً في الحال ، يستحيل أن لا يتحرك في الاستقبال ، فضلا عن أن يكون غير ضرورى له أن يتحرك وأن لا يتحرك في كل حال في الاستقبال.

(١) أقول : المراد على الرواية الأولى بيان أن الوجود لايمانع الإمكان ، بكل واحد من المعانى المذكورة .

يريد بذلك دفع الشبهة التي مر ذكرها بالكلية ؛ وذلك لأن الوجود .

إما أن يعتبر من حيث تقتضيه ضرورة ما ، ذاتية أو غير ذاتية .

وإما أن يعتبر لا من حيث هو كذلك .

فهذه أقسام ثلاثة:

الأول : يدخل تحت الإمكان .

الأول والثاني: يصدق عليه الإمكان الثاني .

والثالث : لا ينافى الإمكان الاستقبالى الذى هو أخص الإمكانات لطبيعة الإمكان ، فضلاً عما فوقه ؛ وذلك لأنه لاينافى العدم الذي يقابله إذا اختلف وتناهما ، فكيف ينافى

(۲) واعلم أن الدائم غير الضرورى ؛ فإن الكتابة قد تسلب عن شخص ما دائماً في حال وجوده ، فضلا عن حال عدمه ، وليس ذلك السلب بضروري .

 (٣) واعلم أن السالبة الضرورية غير سالبة الضرورة – وفى نسخة بدون عبارة « غير سالبة الضرورة » –

والسالبة الممكنة غر سالبة الإمكان

والسالبة الوجودية التي بلا دوام غير سالبة الوجود بلا دوام .

وهذه الأشياء وتفاصيل مفهومات الممكن فقد يقل لها التفطن فيكثر بسببها ــ وفي نسخة ــ « بسببه » ــ الغلط »

الإمكان الذي هو أقرب من العدم إليه .

و إنما قال: (يدخل تحت الإمكان الأول) ولم يقل: (يصدق عليه). لأن الواجب إذا تعين ، وعرف بالوجوب الذاتى . فلا فائدة فى أن يحمل الإمكان إليه . وإن كان صادقاً عليه : لو قيل : (وإنما يدخل مع غيره تحت اسم الإمكان لضرورة داعية إلى ذلك) لما لقصد من واضعه .

وعلى الرواية الثانية . فالمراد أن الوجوب والإمكان . وإن تقابلا بحسب الاعتبارين فلا يتمانعان على التوارد على المراد ، كالوجرب الذاتى . مع الإمكان الأول . والوجوب بالغير مع الإمكان الثانى

ويكون على هذه الرواية قوله : (والموجود فى الحال\لاينافى المعدوم فى ثانى الحال) مسألة أخرى منقطعة عن الأولى .

(٢) وهذا بيان أيضاً لما تقدم بمثال جزئى سلبى ، وكان المورد قبله مثالا جزئياً اليجابياً . ومعناه ظاهر .

(٣) أقول : القضية الموجهة تسمى رباعية . وموضع الجهة هو ما يلى الرابطة ؛
 لأنها بيان نسبتها ، كما كان موضع أداة السلب أيضاً ما يليها ؛ لأنها تقتضى رفعها .
 فالسلب والجهة إذا تقارنا لم يحل :

إما أن تكون الجهة متقدمة على السلب ، كما في قولنا : بالضرورة(١) وإما أن تكون

<sup>(</sup>١) لعلها (بالضرورة ليس) : المحقق .

. . . . . .

متأخرة عنه كما في قولنا : ليس بالضرورة .

والأول : يقتضي أن تكون القضية سالبة ، جهمًا تلك الجهة .

والثانى : يقتضى أن تكون الجهة مرفوعة ، وجهة القضية هي ما يقابل تلك الجهة .

فالسالبة الضرورية هي التي تلازم الممتنعة .

وسالبة الضرورة :

إن سلبت الضرورة الإيجابية فهي تلازم المكنة العامة السالبة .

وإن سلبت ضرورة سلبية ، فهي تلازم الممكنة العامة الإيجابية .

وإن سلبتهما معاً فهي تلازم الممكنة الخاصة .

والسالبة المكنة:

إن كانت عامة ، اشتملت على المكنة الخاصة والمتنعة .

وإن كانت خاصة كانت لموجبها ملازمة منعكسة كما يجيء ذكره .

وسالة الإمكان:

إن سلبت العام ، فهي التي تلازم الضرورة المقابلة الممكن بذلك الإمكان .

وإن سلبت الحاص ، فهي تلازم ما يتردد بين ضرورة الطرفين .

والسالبة الوجودية التي بلا دوام ملازمة منعكسة لموجبها .

وسالية الوجود بلا دوام ، فهي تلازم ما يتردد بين دوام الطرفين .

وإما أن يكون الوجود بلا ضرورة ، والسالبة الوجودية لاتلازم موجبتهما ، بل يقتسمان دوام الطرفين الحالى عن الضرورة .

وسالبة الوجود الإيجابي تلازم ما يتردد بين ضرورة الإيجاب ودوام السلب .

وسالبة الوجود السلمي تلازم ما يتردد بين ضرورة السلب ودوام الإيجاب .

### الفصل الخااس إشارة إلى تحقيق الكلمة المجمة في الحهات

بل نعنى به \_ وفى نسخة بدون عبارة « به » \_ أن كل واحدواحد \_ وفى نسخة بدون تكرار كلمة « واحد» \_ مما يوصف ب [ ج ] كان موصوفاً ب [ ج] \_ وفى نسخة بدون عبارة « ب [ ج] » \_ فى الفرض الذهنى ، أو \_ وفى نسخة « و » بدل « أو » \_ فى الوجود الخارجى \_ وفى نسخة بدون كلمة « الخارجى » \_

وكان موصوفاً ... وفى نسخة بدون كلمة «كان » ... بذلك دائماً ، أو غير دائم ، بل كيف اتفق .

(١) أَوْلَ : تَحَقَّيقَ القَضَايَا هُو تَلْحَبِّصَ مَا يَفْهُمْ مِنْ أَجْزَالُهَا ، وهُو يَنْقَسَمُ :

إلى ما يتعلق بالموضوع .

وإلى ما يتعلق بالمحمول .

وقد ذكر الشيخ من القسم الأول ستة أحكام :

اثنان سلبيان .

وأربعة إيجابية .

فالسلبيان ـ وفي نسخة « فالسالبيان » ١ أنا ـ وفي نسخة « أن » ـ لا نعني بقولنا: كل(ج) كلية (ج) ولا الجيم الكلي ، ولا الكلي المنطق ؛ فإن الكلية هي العموم ؛ ولا العقلي ، وإنما لم يذكر الكلي الطبيعي ، لأنه قد يكون موضوعاً ، وذلك في المهملات، وقد يكون جزءاً من المرضوع وذلك في الحصوصيات ، والمحصورات . وبيانه : أنه إذا أخذ مع لاحق شخصى مخصص كما فى قولنا : هذا الإنسان ، كان موضوعاً لمخصوصه .

وإن أخذ مع لاحق يقتضي عمومه ووقوعه على الكثرة فلا يخلو :

إما أن ينظر إلى تلك الطبيعة من حيث يقع على الكثرة أو ينظر إلى الكثرة من حيث تلك الطبيعة مقولة عليها .

والأول : هو الكلى العقلى

والثانى: إن كان حاصراً لجميع ما هى مقولة عليها ــ أى يكون المراد كل واحد واحد مما يقال عليه (ج) أو يوصف ب(ج) -- كان كليًّا موجبًا ، وإلا فجزئيًّا موجبًا .

والفاضل الشارح: فهم من ( الكلية ) معنى ( الكل) فأ ورد الفرق بين ( الكل ) و ( الكلى ) بما قيل من أن :

( الكل) متقوم بالأجزاء غير محمول عليها ، و ( الكلى ) مقوم للجزئيات محمول عليها .

وأن ( الأجزاء) محصورة ، ( والجزئيات ) بخلافها .

وغير ذلك مما هو مذكور في مواضعه .

وأورد أيضاً الفرق بين ( الكل) و (كل واحد) بأن :

(كل واحد) من العشرة ليس بعشرة .

و ( الكل) عشرة .

ولفظه في هذا المثال يفيد ( التبعيض)

وفي قولنا : كل واحد من و ج ، ، يفيد التبيين .

فهذا المثال يشتمل على مغالطة بحسب اشتراك الاسم .

والمثال الصحيح أن يقال مثلا: كل واحد من الناس شخص واحد ، وليس كل الناس شخصاً واحداً .

وأما الأحكام الإيجابية :

فَأُوهَا : أَنَا نَعَنَى بَكُلَ (ج) كُلَّ مَا يَقَالُ لَهُ (ج) ويُوصَفَبُوج) لا مَا هُو طَبَيْعَةً (ج) نفسها . كما في المهملات ؛ وذلك لأن لفظ(كل ) ينضاف إليها هناك .

> جمعداری اموال براز تخریت کانپیوتری دارم اسلامی

(۲) فذلك \_ وفى نسخة « وذلك » \_ الشيء موصوف بأنه [ س] من غير زيادة أنه موصوف به فى وقت كذا أو \_ وفى نسخة « و » \_ حال كذا ، أو دائماً .

فإن جميع هذا أخص من كونه موصوفاً به مطلقاً .

فهذا هو المفهوم من قولنا : كل [ج] [ ب] من غير زيادة جهة من الحهات .

وبهذا المفهوم يسمى مطلقاً عامنًا مع حصره .

(٣) فإن أردنا \_ وفي نسخة « زدنا » \_ شيئاً آخر فقد وجهناه .

وثانيهما : أنا نعني برج ) كل واحدة مما يوصف برج) بالفعل ، لا بالقرة .

وخالف الحكيم الفاضل « أبو نصر الفارابي» فى ذلك ؛ فإنه ذهب إلى أن المراد به هو كل ما يصح أن يوصف به سواء كان موصوفاً بالفعل ، أولم يكن إلابالقوة ، وهو خالف للعرف، والتحقيق؛ فإن الشيء الذي يصح أن يكون إنساناً كر النطفة) لايقال، له: إنسان.

وثالثها : أنا نعمى به الموصوفات ب (ج) بالفعل، على وجه يعم المفروض الذهبى ، والموجود الحارجي ، فلا يشرط فيه التخصيص بأحدهما ؛ فإنا نحكم على كل واحد من الصنفين أحكاماً إيجابية .

وخالف جماعة من المنطقيين في ذلك ، ذهبوا إلى أن المراد به ما يوجد منها في الحارج فقط ، على ما سبأتي ذكره .

ورابعها: أنا نعنى به الموصوفات؛ (ج) سواء يوصف به دائماً. أوغير دائم، بلأعم منهما. وهذا الإطلاق الذي يتناول الدوام، واللادوام، هوجهة وصف الموضوع بالنسبة إلى الذات التي أشرنا إليها في صدر النهج.

فهذه أحكام الموضوع .

وأما الأحكام المتعلقة بالمحمول ، فنها ما تختلف الموجهات بحسبه .

(٢) أقول : (مع حصره) يشير إلى مفهوم الإطلاق العام، مع الإيجاب الكلى ،
 وهو ظاهر .

(٣) يريد التنبيه على ما يقابل الإطلاق والتوجيه بحسب الاعتبار .

- ( ) وتلك الزيادة مثل أن نقول: بالضرورة كل [ ج ] [ س] حتى نكون كأنا قلنا \_ وفى نسخة « كأنما قلد قلنا » \_ كل واحد ما يوصف \_ وفى نسخة « مما كان موصوفاً » \_ ب [ ج ] دائماً أو غير دائم .
  - (٥) فإنه ما دام موجود الذات، فهو [ٮ] بالضرورة .
- (٦) وإن لم يكن مثلاً [ج]، فإنا لمنشترط\_وفى نسخة « نشرط»\_ أنه بالضرورة [ س] مادام موصوفاً بأنه [ج] بل أعم من ذلك .
- (٧) ومثل أن نقول : كل [ج] [س] دائماً ، حتى نكون كأنا قلنا : كل واحد واحد من [ج] على البيان الذى ذكرناه ، يوجد له [س] دائماً ، ما دام موجود الذات من غير ضرورة .

وأما أنه هل يصدق هذا الحمل الموجب الكلى فى كل \_ وفى نسخة بدون كلمة « كل » \_ حال ، أو يكون دائم الكذب \_ وفى نسخة بزيادة « له ، أو لا دائم الكذب » \_ أى أنه :

هل بمكن أن يكون ما ليس بضرورى موجوداً \_ وفى نسخة بدون كلمة « موجوداً » \_ دائماً فى كل واحد .

أو مسلوباً دائماً عن كل واحد .

<sup>(</sup> ٤ ) أقول : وهذا حال الموضوع ، وكرر هذا الشرط الذى يخالف شرط الضرورة تنبيهاً على الفرق بين الجهة التى لوصف الموضوع بالنسبة إلى ذاته ، والجهة التى للمحمول بالنسبة إلى الموضوع .

<sup>(</sup> ٥ ) فهذا بيان جهة القضية .

 <sup>(</sup>٦) يريد أن الحكم الضرورى إنما يكون بحسب ذات الموضوع ، لا بحسب وصفه ؛
 فإنا إذا قلنا : « الكاتب بالضرورة إنسان » عنينا أنه ما دام موجود الذات إنساناً حال كونه
 كاتباً ، وحال كونه غير كاتب .

<sup>(</sup>٧) يريد بيان الدائم غير الضرورى ، وهو ظاهر .

وفيه تعريض بأن الدوام فى الكليات لايفارق الضرورى .

أو لا يمكن هذا ، بل يجب أن يوجد ما ليس بضرورى في البعض لا محالة ، ويسلب عن البعض لا محالة .

فأمر ليس على المنطق أن يقضى فيه بشيء.

( ٨ ) وليس من شرط القضية التي \_ وفي نسخة « في أن » بدل « التي » \_ ينظر فيها المنطق أن تكون صادقة أيضاً . فقد \_ وفي نسخة « وقد » \_ ينظر فيها لا يكون إلا كاذباً .

(٩) ومثل أن نقول: كل – وفى نسخة « إن كل » – واحد مما يقال له: [-] على البيان المذكور؛ فإنه يقال له [-] لا ما دام موجود للذات، بل وقتاً بعينه ، كالكسوف، أو بغير عينه ، كالتنفس للإنسان ، أو حال كونه مقولا له [-] وهو مما لا يدوم ، مثل قولنا: كل متحرك متغير. وهذه هي ، أصناف الوجوديات – وفى نسخة بدون « وهذه هي أصناف الوجوديات» – .

 <sup>(</sup> A ) يريد أن المنطق إذا طلب فحوى الكلام ، ولم يلتفت إلى حال المادة ، استوى
 الصادق والكاذب عنده ، فلا الصدق نافع في استكشاف الفحوي ولا الكذب ضار .

<sup>(</sup>٩) أقول : البيان المذكور بيان حال الموضوع .

قوله : [حال كونه مقولاً له ﴿ ج ﴾ وهو نما لا يدوم] إشارة إلى ما يكون الحكم فيه دائمًا ، مادام الموضوع موصوفاً بما وضع معه ، وغير الدائم مادام الذات .

وفرق :

بین الضروری بحسب الوصف .

وبين الدائم بحسب الوصف .

والفاضل الشارح: سمى الأول : مشروطاً . والثاني : عرفيتًا

وسمى المتناول منهما للضرورة ، أو الدوام ، بحسب الذات ، عامًا .

وغير المتناول لهما خاصًا .

ولم يفصل أحكامها بحسب تفصيل الضرورة والدوام الذاتبين .

وفى تفصيل ذلك كلام لا يمكن إيراده ههنا .

(١٠) ومثل أن نقول : كل واحد مما يقال له [ج] على البيان المذكور ؛ فإنه مكن أن يوصف بـ [ت] ــ وفى نسخة بدون عبارة [ب«ت»] ــ بالإمكان العام ، أو الخاص ، أو الأخص .

وعلى طريقة قوم ؛ فإن لقولنا \_ وفى نسخة « كقولنا » \_ كل [ج] [ ب] بالوجود \_ وفى نسخة بدون عبارة « بالوجود » \_ وغيره وجها آخر \_ وفى نسخة بدون كلمة « آخر » \_

وهو أن معناه كل [ج] مما في الحال ــ وفي نسخة « في حال » وفي أخرى « الماضي » ــ فقد وصف بأنه [ت] وقت وجوده .

(١١) وحينئذ يكون قولنا :كل [ج] [ب] بالضرورة هو ــ وفي

والشيخ لا يعتبر الفرق بينهما فى أكثر المواضع ، ولم يذكر المشروط بالمحمول ههنا ، لأن الموصوف بـ ( س ) وقتاً بعينه ، أو بغير عينه ، يمكن أن يكون كذلك بالضرورة ، ويمكن أن يكون كذلك لا بالضرورة .

والثانى هو المشروط بانحمول ، فإذن هو داخل فيما ذكوه .

وهذا الوجودي ، هو الوجودي اللادائم .

(١٠) هؤلاء القوم بجعلون الموضوع فى القضايا الفعلية ، كل ماهو (ج) بالفعل مما هو فى الحال أو فى الماضى ، فلا يكون ما هو عند العقل (ج) أو ما سيكون (ج) فى المستقبل مما يمكن أن يكون (ج) داخلا فيه ، وهذا هو المذهب الذى ذكرناه فى أحوال المضوع .

ثم إنه إذا حكموا عليه بأنه ( س) مطلقاً فقد أرادوا أنه موصوف بـ (س) فى وقت وجوده ذلك .

وهذا هو مذهب سخيف قد ذكر فساده المعلم الأول ؛ وذلك لأن ما يوجد (ج) وقتاً مازهمو بعض ما هو (ج) لاكله ، ولوجوه أخرى من الفساد تبين فى أبواب القياسات ويطول شرحها .

(١١) هذا مذهب آخر تابع نشأ من المذهبالأول وهوالقول بأن كل (ج) (ب) بالضرورة هو ما يشتمل على الأزمنة الثلاثة ، نسخة « وهو » ـ ما يشتمل على الأزمنة الثلاثة .

وإذا قلنا : كل [ج] [ب] مثلا بالإمكان الأخص فمعناه كل [ج] – وفى نسخة «كل [ج] فإنه » – فى أى وقت من المستقبل يفرض، فيصح أن يكون [ب] وأن لا يكون .

( ۱۲ ) ونحن لا نبالى أن نراعى هذا الاعتبار أيضاً ، وإن كان الأول هو المناسب »

وبالإمكان ما يختص بالستقبل .

ويلزم منه كون الجهة متعلقة بـ « سور » القضية ، لا بانتساب المحمول إلى الموضوع في طبيعتهما كما ذكرناه .

وذلك لأنا لو فرضنا وقتاً لا يكون فيه سوى « الإنسان حيوان موجود » صع أن يقال : كل حيوان إنسان ولاشيء من الحيوان بفرس بالإطلاق .

وقيل: يصح أن يقال ذلك بالإمكان: فيكون الإطلاق والإمكان لكلية الحكم لا لكون الإنسان بالنسبة إلى الحيوان كذلك.

(۱۲) يريد لا نبالى أن نبين لوازم هذا الاعتبار ، إذا فرض صادقاً ، وإن كان الأول هو المناسب للاستعمال فى العلوم والمحاورات . وهو الذى يجب أن يعتبر بحسب طبائم الأمور .

# الفصل السادس إشارة إلى تحقيق الكلية السالية في الحهات

(۱) أنت تعلم على اعتبار ما سلف لك \_ وفى نسخة بدون عبارة «لك » \_ أن الواجب فى الكلية للسالبة المطلقة ، الإطلاق العام الذى \_ وفى نسخة « والذى » \_ يقتضيه هذا الضرب من الإطلاق أن يكون السلب يتناول كل واحدواحد من الموصوفات \_ وفى نسخة « الموضوعات » \_ بالموضوع ، الوصف المذكور ، تناولا غير مبين الحال والوقت \_ وفى نسخة « الوقت والحال » \_ حتى تكون كأنك \_ وفى نسخة « كأنه » \_ تقول : كل واحد واحد عما هو [ ج] ينفى عنه [ س] من غير بيان وقت \_ وفى نسخة بدون كلمة « وقت » \_ النفى وحاله .

(۲) لكن \_ وفى نسخة « ولكن » \_ اللغات التي نعرفها قد خلت فى عاداتها \_ وفى نسخة بدون عبارة « فى عاداتها » \_ عن استعمال النبي الكلى على هذه الصورة \_ وفى نسخة « الصورة فى عاداتها » \_ واستعملت

<sup>(1)</sup> أقول : يشير إلى أن المطلقة الكلية إذا كانت سالبة فهى على قياسها ، إذا كانت موجبة، أى أنها تقتضى سلب المحمول عن جميع الآحاد الموصوفة بالموضوع من غير توقيت ولا تقييد ، ولا مقابلهما ، بل على وجه أعم منها جميعاً .

وقد عدل بالعبارة عنها إلى ما يشبه العدول فقال : [كأنه يقول : كل واحد واحد مماهو (ج) ينفى عنه (س) من غير بيان وقت النفى وحاله ] وذلك لغرض سيذكره .

<sup>(</sup>٢) أقول : أراد به أن المفهوم من صيغة السلب الكلى مع الإطلاق فى المتعارف من لغتى العرب والعجم ، وهو سلب المحمول عن جميع آحاد الموضوع فى جميع أوقات كونها موصوفة – وفى نسخة و موضوعة ، – بما وضع معه ، على وجه يعم الدائم واللادائم،

للحصر السالب الكلى ، لفظاً يدل على زيادة معنى ، على ما يقتضيه هذا الضرب من الإطلاق \_ وفى نسخة « على ما يقتضيه الإطلاق » \_ فيقولون بالعربية : لا شيء من [-] [-] ويكون مقتضى ذلك عندهم أنه لا شيء مما هو [-] يوصف ألبتة بأنه [-] ما دام موصوفاً بأنه [-] وهو سلب عن كل واحد واحد من الموصوفات ب [-] ما دامت موضوعة له إلا أن لا توضع له .

وكذلك ما يقال في فصيح لغة الفرس : هيج [ ج] [ س] نيست .

وهذا الاستعمال يشمل الضرورى . وضرباً واحداً من ضروب الإطلاق ؛ الذى شرطه فى الموضوع .

(٣) وهذا قد غلط كثيراً من الناس أيضاً في جانب الكلى الموجب.

(٤) لكن السلب \_ وفي نسخة « السالب » \_ الكلى المطلق بالإطلاق

والضرورى واللاضرورى ، وبحسب الذات ، وهو أعم من الضرورى المشروط بالوصف؛ لأن الدائم أعم من الضرورى .

وذلك لأنه لا يصح أن يقال : لا شيء من الإنسان بنائم ، وإن كان الحكم صادقاً على جميع الأشخاص ؛ وذلك لكونه غير صادق عليهم فى جميع أوقات كومهم إنساناً ، وكذلك فى لغة الفرس .

(٣) أى ظن بعض الناس أن الموجبة المطلقة يفهم منها أيضاً إيجاب المحمول على جميع الآحاد فى جميع أوقات الوصف، وليس ما ظنوه حقًا ، فإنه يصبح أن يقال : كل إنسان نائم .

وعلى المنطق أن يبحث عن كل واحد من الاعتبارين بانفراده ، أى الإطلاق العام والدوام بحسب الوصف ، وقد يسمى الدائم بحسب الوصف بالمطلق العرف ، منسوباً إلى العرف يقتضيه فى السالب ـ وفى نسخة « فى السلب » \_

والاسم على السالب حقيقة ، وعلى الموجب مجاز ؛ لكونه مشابهاً للسالب ، وهو ما يسميه الشارح عرفينًا عامنًا .

( ٤ ) أقول : هذا الكلام يوهم أنه يريد رد الساب إلى العدول ، ولو كان كذلك

العام ، أولى الألفاظ به . هو ما يساوى قولنا : كل [ج] يكون ليس ؛ [ات] أو يسلب عنه [ت] من غبر بيان وقت وحال .

ولیکن السالب الوجودی ، وهو المطلق الحاص ما \_ وفی نسخة « مما » \_ يساوی قولنا : کل [ ج] ينهی عنه [ ب] نفياً غير ضروری ولا دائم \_ وفی نسخة « وذائم » \_ :

( ه ) وأما فى الضرورة فلابعدبين ــ وفى نسخة بدون كلمة « بين » ــ الحهتين . والفرق بينهما أن :

قولنا : كل [ ج] فبالضرورة ــ وفى نسخة « بالضرورة » ــ ليس بـ إ بـ يجعل ــ وفى نسخة « فجعل » ــ الضرورة لحال السلب عند واحد .

لكان له وجه ، وهو أن صيغة الموجبة لما كانت دالة على الإطلاق العام ، ولم تكن صيغة السالبة كذلك ، فاحتالوا للسالبة بأن جعلوها معدولة . حتى ارتدت إلى الموجبة ودلت على الإطلاق مقارناً لمعنى السلب .

لكن الشيخ لايريد به العدول على ما صرح به فى « الشفاء» بل يريد به تقديم السلب على الربط مع تقديم السور والموضوع عليه . كما فى قولنا مثلا: كل إنسان ليس يوجد نائماً ؛ وكذلك قال : [ هو ما يساوى قولنا ] . ولم يقل : ( هو قولنا ) .

(٥) أى لا بعد بين تقديم الموضوع على الجهة والسلب ، وبين تأخيره عهما في الدلالة ، وإن كان بيهما فرق . بحسب الاعتبار ، وذلك لأن :

الأول : يقتضي أن المحمول مسلوب بالضرورة عن واحد واحد من الموضوع .

والثانى : يقتضى أن المحمول مسلوب عن آحاد الموضوع بأسرها ، سلباً ضروريًّا .

والأول: يقتضى تعلق ضرورة السلب بكل واحد مفروض بالفعل ، ويتضمن ضرورة السلب الكلى بالقوة ، لأن الحكم على كل واحد ينفرض يقتضى الحكم الكلى . والثانى : يقتضى تعلق ضرورة السلب بالكل بالفعل ، ويتعلق بكل واحد يفرض تعلقًا بالقوة ؛ لاشال الحكم الكلى على أى واحد يفرض .

الإشارات والتنبيهات

وقولنا: بالضرورة لا شيء من [ج] [س] يجعل الضرورة لكون - وفي نسخة « بكون » - السلب عاماً ، ولحصره - وفي نسخة « و بحصره » - ولا يتعرض لواحد واحد إلا بالقوة ، فيكون مع اختلاف المعنى ليس بينهما فرق - وفي نسخة « افتراق » - في اللزوم ، بل حيث صع أحدهما ، صع الآخر .

### وعلى هذا القياس فاقض في الإمكان .

فالحاصل . أن الأصل يساوى دلالتيهما في جميع المواضع ، لولا مخالفة العرف في الصيغة المذكورة .

والفاضل الشارح: قال: السلب المطلق يوهم الدوام. بخلاف الموجب. فهذا الفرق إنما ظهر فى المطلقة، ولم يظهر فى الضرورية، إذ الضرورة لاتعقل إلا مع الدوام

أقول: لو كان ذلك كذلك ، لكانت الممكنة كالمطاقة ، إذ هي معقولة ، لا مع الدوام . وليست كذلك ، بل هي ملحقة بالضرورة .

فظهر أن الفارق هو العرف ، لا غير .

والحق أن الاختلاف الذي ذهب إليه ليس بمؤثر في المعنى زيادة تأثير .

## الفصل السابع تنبيه

## على مواضع خلاف ووفاق بين اعتبارى الحبهة والحمل

(١) اعلم أن إطلاق الحبهة يفارق إطلاق الحمل فى المعنى وفى اللزوم ؛ فإنه قد يصدق أحدهما دون الآخر .

مثاله \_ وفى نسخة « مثلا » وفى أخرى بدوبهما \_ إذا كان وقت يتفق أن لا يكون فيه إنسان أسود ، صدق \_ وفى نسخة « يصدق » \_ فيه أن \_ وفى نسخة بدون كلمة « أن » \_ كل إنسان أبيض ، بحكم الجهة ، دون حكم الحمل \_ وفى نسخة « المحمول » \_ .

وكذلك إمكان الجهة أيضاً ؛ فإنه فرض فى وقت من الأوقات مثلاً أن لا لون إلا البياض ـ وفى نسخة « الأبيض » ـ أو غيره من التى لا نهاية لها ، صدق حينئذ بالإطلاق أن كل لون هو البياض ـ وفى نسخة « بياض » ـ أو شيء آخر بإطلاق الحهة ، وقبله كان ممكناً .

ولا يصدق هذا الإمكان إذا قرن بالمحمول ؛ فإنه ليس بالإمكان الخاص يكون كل لون بياضاً . بل ههنا ألوان بالضرورة لا تكون بياضاً .

وكذلك إذا فرضنا زماناً ليس فيه من الحيوانات إلا الإنسان، صدق فيه بحسب إطلاق الجهة، أن كل حيوان إنسان، وقبله بالإمكان، ولم يصح بالإمكان إذا جعل المحمول.

وعلى هذا القياس فاقض فى الإمكان \_ وفى نسخة بدون عبارة « وعلى هذا القياس فاقض فى الإمكان » \_

<sup>(</sup>١) لا وجود لهذا الفصل في النسخة التي شرحها الطوسي . ١ المحقق ١١

# الفصل الثامن إشارة إلى تحقيق الجزئيتين في الحهات

(١) وأنت تعرف حال الحزئيتين من الكليتين ، وتقيسهما عليهما ــ وفي نسخة « علمها » ــ

وقولنا : بعض [ ج ] [ ب] يصدق ولو كان ذلك البعض موصوفاً ب [ ب] في وقت لا غبر .

وكذلك تعلم أن كل بعض إذا كان بهذه الصفة ، صدق ذلك في كل بعض .

وإذا صدق الإيجاب في كل بعض ، صدق في كل واحد .

ومن هذا تعلم أنه ليس من شرط الإيجاب المطلق عموم كل عدد في كل وقت .

(٢) وكذلك في جانب السلب.

<sup>(</sup>١) أقول: يريد أن يزيل الوهم المذكور فى الإيجاب. أعنى أن الحكم الكلى يقتضى الدوام بحسب الوصف، واستدل على ذلك بأن الحكم على البعض لا يوهم ذلك بالاتفاق. والأبعاض متداوية فى هذا الباب.

فإذا كان الحكم على كل بعض ، ويجب أن يكون غير مقتض للدوام المذكور ، ويكون مع ذلك كليبًا . فالتبرط فى أن يكون الحكم كليًّا ، هو عموم العدد . لا شمول الأوقات .

 <sup>(</sup> ۲ ) أقول : يريد أن يوضح صحة اعتبار الإطلاق العام فى السلب ؛ فإن من غلب
 على وهمه ما يقتضيه العرف ، ربما ظن أن ذلك الاعتبار ليس بصحيح .

واعلم أنه ليس إذا صدق : بعض [ ج] [ب] بالضرورة يجب أن يتبع ــ وفى نسخة « يمنع » ــ ذلك ، صدق قولنا : بعض [ ج] [ ب] بالإطلاق الغير الضرورى ، أو بالإمكان ، ولا بالعكس .

فإنك تقول : بعض الأجسام بالضرورة متحرك ، أى مادام ذات ذلك البعض موجوداً .

وبعضها متحرك بوجود غير ضرورى . وبعضها بإمكان غير ضرورى\*

والدليل على صحته هو ما ذكره فى الإيجاب بعينه .

وباقى الفصل ظاهر .

# الفصل التاسع إشارة إلى تلازم ذوات\_ وفى نسخة « ذات » \_ الحِهة

(۱) اعلم أن \_ وفى نسخة بدون عبارة « اعلم أن » \_ قولنا : بالضرورة يكون هو \_ وفى نسخة بدون كلمة « هو » \_ فى قوة قولنا : لا عكن أن لا يكون بالإمكان العام الذى هو فى قوة قولنا : ممتنع \_ وفى نسخة بدون عبارة « لا يمكن أن لا يكون بالإمكان العام الذى هو فى قوة قولنا » \_ أن لا يكون .

(1) أقول : الموجهات منها ما يتلازم . ومنها ما يازم غيرها من غير عكس .
 فمن الملازمات طبقات ثلاث :

الوجوب والامتناع والإمكان الخاص وطبقات ثلاث تقابل هذه الطبقات .

ا**لوجوب بالضرورة وما يقابله :** يكون لا يمكن أن لا لسب بالضرورة كمن يما

يكون لا يمكن أن لا ليكون الايمن الضرورة يكون يمكن يكون يمتنع أن لا يكون لايمتنع أن لايكون

طبة\_\_\_\_\_

الامتناع بالضرورة لايكون : وما يقابله ليس :

لایمکن أن یکون یکون عکن أن یکون الایکون یمکن عکن عکون عکون عکون عکون الایمنام أن یکون الایمنام أن یکون

طقہ۔۔۔۔ ت

الإمكان الخاص وما يقابله: يمكن أن يكون لايمكن أن يكون

يمكن أن لا يكون لا يكون

وقولنا : بالضرورة لا يكون ، فى قوة قولنا : ليس بممكن أن يكون بالإمكان العام ــ وفى نسخة بدون كلمة « العام » ــ الذى هو ــ وفى نسخة بدون كلمة « هو » ــ فى قوة قولنا : ممتنع أن يكون .

وهذه ومقابلاتها ، كل طبقة متلازمة يقوم بعضها مقام بعض \_ وفى نسخة « البعض » . \_

وأما الممكن الحاص ، والأخص فإنهما لا ملازمات \_ وفى نسخة « لا متلازمان » \_ مساوية لهما من بابى الضرورة ، يل لهما لوازم من ذوات الحهة أعم منهما ، ولا تنعكس عليهما .

وليس \_ وفى نسخة « إذ ليس » \_ يجب أن يكون كل \_ وفى نسخة بدون كلمة « كل » \_ لازم مساوياً .

فإن قولنا : بالضرورة يكون ، يلزمه أنه \_ وفى نسخة بدون عبارة « أنه » \_ ممكن أن يكون بالإمكان العام ، ولا ينعكس عليه ، فإنه ليس إذا كان ممكناً أن يكون ، وجب أن يكون ابالضرورة يكون ، بل ر مما كان ممكناً أيضاً أن لا يكون \_

وقولنا : بالضرورة لا يكون . يلزمه أنه ممكن أن لا يكون بالإمكان العام أيضاً . من انعكاس أيضاً .. وفى نسخة بدون كلمة « أيضاً » ... لمثل ذلك البيان .. وفى نسخة بدون كلمة « البيان » ...

تُم اعلم أن قولنا : ممكن أن يكون ، الخاص ، والأخص ، إنما

والإمكان في طبقتي الوجوب والامتناع بالمعنى العام. وفي الباقية بالمعنى الحاص. والضابط أن الواقعة في مقابلتها . والضابط أن الواقعة في مقابلتها . ومقابلة كل طبقة يلزم كل واحدة من الطبقتين الأخربين من غير عكس . وما في الكتاب غنى عن الشرح .

يلزمه ممكن أن لا يكون من بابه ، ويساويه .

وأما من غير بابه فلا يلزمه ما يساويه ، بل ما \_ وفى نسخة بدون كلمة « ما » \_ هو أعم منه .

مثل ممكن أن يكون ،العام ، وممكن أن لا يكون ، العام .

وليس بواجب أن يكون ، وليس بواجب أن لا يكون .

وليس بممتنع أن يكون ، وليس بممتنع أن لا يكون .

وبالجملة : ليس بضرورى أن يكون ، وأن لا \_ وفى نسخة « وليس بضرورى أن لا » \_ يكون .

## الفصل العاشر وهم وتنبيه

(۱) والسؤال الذي يهول به قوم.

وهو أن الواجب إن كان ممكناً أن يكون ـ والممكن أن يكون ممكن أن لا يكون . فالواجب إذن ممكن أن لا يكون .

وإن كان \_ وفى نسخة بدون كلمة « كان » \_ لم يكن الواجب \_ وفى نسخة بدون كلمة « الواجب» \_ ممكن أن يكون \_ وما ليس بممكن فهو ممتنع أن يكون ؛ فالواجب إذن \_ وفى نسخة بدون كلمة « إذن » \_ ممتنع أن يكون .

ليس بذلك المشكل الهائل \_ وفى نسخة بدون كلمة « الهائل » \_ حله \_ وفى نسخة « كله » \_ ؛ فإن الواجب .

ممكن أن يكون ، بالمعنى العام ، ولا يلزم ذلك الممكن أن ينعكس إلى . ممكن أن لا يكون .

وليس عمكن بالمعنى الخاص ، ولا \_ وفى نسخة « لا » بدون « الواو » . . . \_ يلزم قولنا : ليس عمكن بذلك المعنى ، أن يكون ممتنعاً ؛ لأن ما ليس بممكن بذلك المعنى ، هو ما هو ، ضرورى ، إيجاباً أو سلباً .

<sup>(1)</sup> أقول : السؤال الذى ذكر، مما استعظمه قوم من المنطقيين ، وهو مغالطة باشتراك الاسم ، وقد تخبطوا باستعمال أحد الممكنين ، أعنى و الخاص ، والعام ، مقام الآخر ، فى مواضع كثيرة ، فلذلك الشيخ بالغ فى إيضاح الحال فيه وبيان خبطهم بما فى دونه كفاية ، وذلك ظاهر .

وهؤلاء مع تنبههم لهذا الشك ، وتوقعهم أن يأتيهم حله ، يعودون فيغلطون .

فكلما صح لهم فى شيء أنه ليس بممكن ، أو فرضوه كذلك ، حسبوا أنه يلزمه أنه بالضرورة ليس . وبنوا على ذلك وتمادوا فى الغلط ؛ لأنهم لم يتذكروا أنه ليس يجب فى ما ليس بممكن بالمعبى الخاص والأخص ، أنه بالضرورة ليس ، بل ربما كان بالضرورة ليس ، وكذلك ـ وفى نسخة « ربما كان بالضرورة وليس كذلك » ـ قد يغلطون كثيراً ، ويظنون أنه إذا فرض أنه ليس بالضرورة لزم \_ وفى نسخة « يكون لزمه » \_ أنه ممكن حقيقى ينعكس إلى ممكن أن لا يكون ، وليس كذلك .

وقد علمت ذلك مما هديناك سيله "

ويحَمَّم الكَلامُ فَى هَذَا اللَّهِج بإحصاء الموجهات الَّى تحصلت فيه ، وهي اثنتان وعشرون :

المطلقة العامة والضرورية المطلقة

والمشروطة بالذات اللادائمة والضرورية الذاتية الشاملة لهما

والمشروطة بوصف ــ وفى نسخة لا بشرط لا ــ الموضوع على :

الوجه العام وعلى الوجه الحاص

والمشروطة بالمحمول

والتى بحسب وقت غير معين

والدائمة المحتملة للضرورية

والمطلقة الحاصة ، أعنى الوجودية باعتبار

اللاضرورة وباعتبار اللادوام

والاستقبالية

والضرورية بحسبه

والمطلقة العرفية على الوجه العام وعلى الوجه الخاص

والتي بحسب وقت معين والمائمة اللاضرورية والممكنة العامة والخاصة والتي هي أخص منهما والمطلقة بحسب السور والممكنة بحسب السور

# النهج الخامس فى تناقض القضايا وعكسها كلام كلى فى التناقض

(۱) اعلم أن التناقض هو اختلاف قضيتين بالإيجاب والسلب ، على جهة \_ وفى نسخة «على جملة » \_ تقتضى لذاتها أن تكون إحداهما \_ وفى نسخة « أحدها » \_ بعيها ، أو بغير عيها \_ وفى نسخة « بعينه ، أو بغير عينه » \_ صادقة والأخرى كاذبة \_ وفى « نسخة صادقاً والآخر كاذباً » \_ حى لا يخرج الصدق والكذب مهما ، وإن لم يتعين ذلك \_ وفى نسخة بدون عبارة « ذلك » \_ فى بعض المكتات ، عندجمهور القوم.

<sup>(</sup> ١ ) اختلاف قضيتين :

قد يكون لاختلاف أجزائهما .

وقد يكون لاختلاف الحكم فيهما ، إما بالإيجاب والسلب، وإما بالكلية والحزئية ، وإما بالجهة ، وإما بشيء آخر من سائر اللواحق .

والاختلاف الحقيق منها هو الذى بالإيجاب والسلب ؛ فإن الني والإثبات هما اللذان لذاتيهما لايجتمعان ولايرتفعان ، وسائر الاختلافات راجعة إليه . لأنها إنما تكون اختلافاً ، من حيث لايكون الحكم فى أحدهما إما غلى ما يكون فى الأخرى أو بما يكون فيها، أو على الوجه الذى يكون فيها ، وإلا فلااختلاف أصلا .

والاختلاف بالإيجاب والسلب أيضاً:

قد يقع على وجه لايقتضى اقتسام الصدق والكذب.

وقد يقع على وجه يقتضيه .

والأول : كما فى قولنا : هذا حيوان. هذا ليس بأسود ؛ فإنهما لايقتسمانهما ، بل ربما يصدقان معاً ، وربما بكذبان معاً .

(٢) وإنما يكون التقابل في الإيجاب والسلب \_ وفي نسخة « في السلب والإيجاب » \_ إذا كان السالب منهما \_ وفي نسخة « فهما » \_

والثانى : قد يقع على وجه يقتضيه أمر غير نفس الاختلاف وذاته .

وقد يقع على وجه يقتضيه الاختلاف نفسه .

والأول : كما في قولنا: هذا إنسان . . هذا ليس بناطق ؛ فإنهما إنما اقتسها الصدق والكذب لتساوى الإنسان والناطق في الدلالة ، لالنفس الاختلاف .

والثانى : كما فى قولنا : هذا زيد ، هذا ليس بزيد ؛ فإنهما اقتساه لذات هذا الاختلاف ، لا شيء آخر .

فالتناقض : هو اختلاف قضيتين بالإيجاب والسلب على جهة تقتضى لذابها أن تكون إحداهما صادقة ، والأخرى كاذبه .

والصدق والكذب قد ينفيان ، كما في مادتى الوجوب والامتناع ، وقد لاينفيان كما في مادة الممكنة، ولا سيا الاستقبالي ، فإن الواقع في الماضي والحال قد يتغير طرف وقوعه ، وجوداً كان أو عدماً ، فيكون الصادق والكاذب بحسب المطابقة وعدمها ، متعينين ، وإن كان بالقياس إلينا لجهلنا به غير متعينين .

وأما الاستقبالى ، فني عدم تعين أحد طرفيه نظر ، أهو كذلك فى نفس الأمر ؟ أم بالقياس إلينا ؟

وجمهور القوم يظنونه كذلك ، فى نفس الأمر ، والتحقيق يأباه ، لإسناد الحوادث فى أنفسها إلى علل تجب بها وتمتنع دونها ، وانتهاء تلك العلل إلى علة أولى تجب لذاتها كما بين فى العلم الإلهى .

فلا التعين من شرط التناقض ، ولا عدمه . بل من شرطه الاقتسام كيف كان ؛ ولذلك قال الشيخ: [ بعينه ، أو بغير عينه] ثم أكده بقوله: [حتى لايخرج الصدق والكذب منهما] فأشار بقوله : [ وإن لم يتعين في بعض الممكنات عند جمهور القوم ] إلى ما ذكرناه من رأيهم فيه .

(٢) أقول يريد أن يبين الجهة المذكورة فى حد التناقض النى لذائها تقتضى اقتسام الصدق والكذب ، وهى تقابل السلب والإيجاب وحده ، فى المخصوصات ، ومع شرط آخر فى المحصورات . فيين :

يسلب الموجب كما أُوجب؛ فإنه إذا أُوجب شيء وكان لا يصدق؛ فإن معنى أنه لا يصدق، هو أن الأمر ليس كما أوجب.

وبالعكس إذا سلب شيء ولم \_ وفى نسخة « فلم » \_ بصدق ، فعناه أن مخالفة الإيجاب \_ وفى نسخة « إيجاب » \_ كأذبة \_ وفى نسخة « كاذب » \_

لكنه \_ وفى نسخة « ولكنه » \_ قد يتفق أن يقع الانحراف عن مراعاة التناقض ، لوقوع الانحراف عن \_ وفى نسخة بدون عبارة « مراعاة التناقض لوقوع الانحراف عن » \_ مراعاة التقابل .

ومراعاة التقابل أن تراعى فى كل واحدة من القضيتين ما تراعيه فى الأخرى ، حتى تكون أجزاء القضية فى كل واحدة منهما هى التى فى الأخرى ، وعلى ما فى الأخرى ، وعلى ما فى الأخرى ، حتى يكون معنى :

الموضوع والمحمول ـ وفى نسخة « المحمول والموضوع » ـ وما يشبههما وفى نسخة « أشبههما » ـ

والشرط والإضافة ،

أولا : معنى التقابل .

وثانيا : أن الصدق والكذب كيف يتعلقان بالمتقابلين .

ثم يبين أن الانحراف عن التقابل يقتضي الانحراف عن التناقض .

ثم شرع فى بيان شرائط التقابل ، وبين أنها .

بالإجمال شيء واحد ، وهو أن يراعى فى كل واحدة من القضيتين ما يراعى فى الأجمال شيء تكون أجزاء القضيتين متحدة .

و بالتفصيل شرائط كثيرة ، منها الثمانية المشهورة .

اثنان منها : الاتحاد فى الموضوع والمحمول ، وفيا يشبههما ، يعنى المقدم والتالى . وستة : هي الاتحاد فى الشروط .

والحزء والكل\_ وفي نسخة « والكل والحزء » \_

والقوة والفعل .

والمكان والزمان .

(٣) وغير ذلك مما عددناه .

غىر مختلف .

والستة المذكورة في آخر ، المهج الثالث ، وهي :

الاتحاد فى الشرط .

وفى الإضافة .

وفى الجزء والكل .

وفى القوة والفعل .

وفى المكان والزمان .

(٣) يريد به السور والحهة والارتباط كالانفصال والاتصال ونحوها ؛ فإن الاختلاف في كل واحد منها يفتضي الانحراف عن التقابل .

قال الفاضل الشارح : ( إن هذه الستة ترجع إلى اتحاد الموضوع والمحمول .

فإن الاختلاف فى الشرط ، كما فى قولنا : الأسود جامع للبصر ، أى مع السواد . وليس بجامع ، أى لا مع السواد .

وفى الجزء والكل ، كقولنا : الزنجى أسود ، أى فى بشرته . وليس بأسود ، أى فى سنَّه ،

راجع إلى الاختلاف فى الموضوع .

والاختلاف فى الإضافة كما فى قولنا : زيد أب ، أى لعمرو ، وليس بأب ، أى لبكر .

وفي القوة والفعل ؛ كما في قولنا: السيف قاطع، أي بالقوة وليس بقاطع أي بالفعل

وفى المكان : كما فى قولنا : زيد جالس ، أى فى الدار ، وليس بجالس ، أى فى السوق .

وفى الزمان : كما فى قولنا : زيد موجود ، أى الآن . ولميس بموجود ، أى وقتا آخر . راجع إلى المحمول

وأقول : إنها قد تقع بحيث تتعلق بالمفردات ، وحينئذ تتعلق :

إما بالموضوع وحده . أو بالمحمول وحده .

كما ذكر ؛ إلا أن المفردات التي تختلف باختلاف هذه الأمور ، تصلح لأن توضع وتصلح لأن تحمل .

فتخصيص البعض بأحدهما دون الآخر مما لاوجه له .

وقد تقع بحيث تتعلق بالحكم نفسه من غير تخصيص بأحد جزئيه ،

مثلا: إذا قلنا: الشمس تجفف الثوب الندى ، أى إن لم يكن الهواء بارداً شديداً. ولاتجفف ، أى إن كان بارداً .

لم تكن عدم برودة الهواء جزء من « الشمس » التي هي الموضوع ، ولا من قولنا : « تجفف الثوب الندى » الذى هو المحمول .

بل كان شرطاً في وجود الحكم وعدمه .

فإن قيل : الشمس مع برودة الهواء ، هي غير الشمس مع عدم البرودة .

أو قيل : تجفيف النوب مع البرودة ، غيره مع عدمها .

حتى يصير الشرط جزءاً من أحدهما .

كان : تعسفاً ، وبالجملة كان غير ما يتمثل به من الأسود، مع السواد ، ولا مع السواد .

فإن هذين الشرطين يتعلقان بالأسود وحده .

وكذلك إذا قلنا : السقمونيا مسهل ، أى ببلادنا ؛ وليس بمسهل ، أى ببلاد النرك ، لم يكن الكون بتلك البلاد جزءاً من السقمونيا ، ولا من المسهل ، بل يختلف الحكم بحسبها . (3) فإن لم تكن القضية شخصية احتيج أيضاً إلى أن تختلف القضيتان في الكمية – أعنى في الكلية والحزئية كما اختلفتا في الكيفية أعنى في \_ وفي نسخة « يعنى » وفي أخرى بحدفهما جميعاً ، لتصير العبارة هكذا « في الكيفية » \_ الإيجاب والسلب . وإلا أمكن أن لا تقتسها ـ وفي نسخة « أن لا تقتسهان » \_ الصدق والكذب ، بل ي تكذبان » \_ وفي نسخة « تكذبا » \_ معاً ، مثل الكليتين في مادة الإمكان ، مثل قولنا : كل إنسان كاتب ، وليس ولا واحد من الناس بكاتب ، أو تصدقاً وفي نسخة « تصدقان » \_ معاً ، مثل الحزئيتين في مادة الإمكان أيضاً ، مثل قولنا : بعض الناس كاتب ، بعض \_ وفي نسخة « وبعض » \_ الناس ليس بكاتب .

بل التناقض في المحصورات إنما يتم بعد الشرائط المذكورة \_ وفي نسخة « بعد الشرط المذكور » \_ بأن تكون إحدى القضيتين كلية ، والأخرى جزئية .

والحاصل : أن اعتبار هذه الأمور . حيث يتعلق بالحكم، غير اعتبارها من حيث تعلقها بأجزائه .

والمراد ههنا اعتبار تعلقها بالحكم حتى يكون اعتبارها مبايناً لاعتبار أجزاء القضية .

<sup>(</sup> ٤ ) أقول : يريد أن يبين أن المحصورات المتقابلة ، مع اختلافها في الكيفية ، ومع حصول شرائط الثمانية فيها ، لاتتناقض إلا مع شرط آخر ، وهو الاختلاف في الكمية ؛ وذلك لأن المتفقين فيها قديصدقان معاً ، كالحزئيتين في مادة الإمكان ، وقد يكذبان معاً ، كالكليتين فيها أيضاً ،

فذلك الاختلاف بتلك الشرائط ، وإن كان مقتسما للصدق والكذب في مواد أخر كواد الوجوب والامتناع : لكنه لايقتضى الانقسام لذاته ، وإلا لكان مقتسما في جميع المواضع .

(٥) ثم \_ وفي نسخة «ثم أن » \_ بعد \_ وفي نسخة بدون كلمة « بعد » \_ تلك الشرائط قد يحوج فما يراعي له جهة إلى شرائط تحققها .

(٦) فلتكن الموجبة أولاً كلية .ولنعتبر في المواد فنقول: إذا قلنا: كل إنسان حيوان . لسس بعض الناس بحيوان .

كل إنسان كاتب . ليس بعض الناس بكاتب .

كل إنسان حجر . ليس بعض الناس بحجر .

وجدنا إحدى القضيتين صادقة ، والأخرى كاذبة . وإن كانت الصادقة \_ وفى أخرى « وإن كان الصادق » وفى أخرى « وإن كان الصدق » \_ فى الواجب غيرها \_ وفى نسخة « غير ما » \_ فى الأخرى .

ولتكن \_ وفي نسخة « لتكن » \_ أيضاً السالبة هي الكلية ، ولنعتبر كذلك فنقول : إذا قلنا :

ليس ولا واحد من الناس بحيوان . بعض الناس حيوان . ليس ولا واحد من الناس بحجر . بعض الناس حجر . ليس ولا واحد من الناس بكاتب بعض الناس كاتب . وجدنا الاقتسام أيضاً حاصلا .

واعتبر من نفسك الصادق والكاذب فى كل مادة .

 <sup>(</sup>a) يريد أن ذوات الجهة مفتقرة إلى شرائط أخر نزيد على هذه التسعة، على
 ما تحققها .

 <sup>(</sup>٦) بريد امتحان المحصورات المتناقضة في المواد الثلاثة ، فأورد أمثلها ، وكان الصادق هو الموجبة في مادة الوجوب

والسالبة في مادة الامتناع .

والحزئية في مادة الإمكان .

والكاذبة ما يقابلها .

(٧) والمناسبات الحارية في مختلفات الكيفية والكمية \_ وفي نسخة « الكمية دون الكيفية » وفي أخرى « والكيفية دون الكمية » وفي رابعة « مختلفات الكمية ، وإلى الكيفية والكيفية دون الكمية » •

(٧) جرت العادة بأن يوضع لها لوح هكذا:

موجبة كلية متضادان : كل (ج)(ب)

سالبة كلية : لاشيء من (ج) (ب)

موجبة جزئية : بعض(ج) (ب)

سالبة جزئية : ليس بعض (ج) (ب)

فختلفتا الكيفية ، متفقتا الكمية ، إن كانتا كليتين ، سميتا متضادتين لجواز الجماعهما على الكذب دون الصدق ، وهو في مادة الإمكان .

وإن كانتا جزئيتين ، سمينا داخلتين تحت التضاد ؛ لدخولهما تحت الكليتين ، وهما يجوز أن يجتمعا على الصدق دون الكذب ، كما في تلك المادة بعسها .

ومتفقتا الكيفية مختلفتا الكمية وهما الواقعتان فى الطول سميتا متداخلتين ؛ للخول إحداهما في الأخدى .

ونحتلفتاهما معاً وهما المتقاطرتان ــ وفي نسخة ، المتناظرتان » ــ سميتا متناقضتين ؛ لامتناع اجباعهما على الصدق والكذب في شيء من المواد .

#### الفصل الأول

#### إشارة

إلى التناقض الواقع ـ وفى نسخة بدون كلمة « الواقع » ـ بين المطلقات وتحقيق نقيض المطلق والوجودى

(١) إن الناس قد أفتوا على سبيل التحريف ، وقلة التأمل أن للمطلقة نقيضاً من المطلقات ولم يراعوا فيها – وفى نسخة « فيه » – إلا الاختلاف فى الكيفية والكمية – وفى نسخة « فى الكمية والكيفية » – ولم يتأملوا حتى التأمل أنه – وفى نسخة بدون عبارة « أنه » – كيف يمكن أن تكون أحوال الشروط الأخرى حتى يقع التقابل؛ فإنه إذا عنى بقولنا : كل [ ج] [ س] أن – وفى نسخة « أى» – كل واحدمن [ج] [ س] من غير زيادة كل وقت . أى أريد إثبات [ س] لكل عدد من غير زيادة كون ذلك الحكم فى كل واحد، كل وقت ، وإن لم يمتنع – وفى نسخة « يمنع » – ذلك لم يجب أن يكون قولنا : كل [ ج] [ س] يناقضه قولنا : ليس بعض [ ج] [ س] فيكذب إذا صدق ذلك، ويصدق إذا كذب ذلك .

<sup>(</sup>١) زعم جمهور المنطقيين أن المطلقات تتناقض ، إذا تخالفت في الكيف والكم معاً وغفلوا عن شرط يختص بذوات الجمهة لاتصير بدويها - لعلىالصواب ، بدونه ، - متناقضة والحق أن المطلقات المتخالفة في الكيف والكم ، عامة كانت أو خاصة ، قد تجتمع على الصدق .

بل المتضادة التي هي أشد القضايا امتناعاً عن الجمع على الصدق ، قد تجتمع أيضاً عليه إذا كانت مطلقة ، وذلك إذا كانت المادة وجودية، لا دائمة ، فإن الحكم عليها \_ وفي نسخة ، فيها ، ب بإيجاب مطلق وبسلب مطلق يصدق معاً في قولنا : كل إنسان نائم ، وبعضهم أو كلهم ليس بنائم .

بل ولم يجب أن لا يوافقه فى الصدق ما هو مضاد له ، أعنى السلب الكلى ؛ فإن الإيجاب على كل واحد ، إذا لم يمكن بشرط كل وقت جاز أن يصدق معه السلب عن كل واحد ؛ أو عن البعض ، وفي نسخة « عن بعض » – إذا لم يكن في كل وقت .

( ٢ ) بل وجب أن يكون نقيض قولنا : كل [ج] [ ب] بالإطلاق الأعم ، بعض [ ج] هو دائماً ليس ب [ب] ونقيض قولنا : لا شيء من [ج] [ ب] الذي بمعنى كل [ ج] ينهى عنه [ ب] بلا زيادة ، هو قولنا : بعض [ ج] دائماً هو [ ب] .

وأنت تعرف الفرق بين هذه الدائمة والضرورية .

ونقيض قولنا : بعض [ج] – وفى نسخة بدون « [ج] » – [ب] بهذا الإطلاق هو ــ وفى نسخة « وهو » ــ قولنا: كل [ج] دائماً يسلب ــ وفى نسخة « ينفى » ـعنه [ ب ] .

وهو يطابق اللفظ المستعمل فى السلب الكلى وهو أنه لا شيء من [ج] [ب] بحسب التعارف المذكور .

ونقيض قولنا : ليس بعض [ ج] [ ب] هو قولنا : كل [ج] دائماً هو [ ب] .

<sup>(</sup>٢) لما أبطل قولم ، حاول تحقيق الحق فيه . وبين أن نقيض المطلقة العامة هي الدائمة المخالفة في الكيف الني تعم الضرورية وغيرها ؛ وذلك لأن الأقسام العقلية هي : إما دوام إيجاب ، ضروريا كان أو لم يكن .

وإما دوام سلب ، ضروريا كان أو لم يكن .

و إما وجود خال عن الد وام .

والمطلقة العامة الإيجابية تشتمل على الأول والثالث ، وتخلى عن الثانى .

والسلبية تشتمل على الثانى والثالث ، وتخلى عن الأول .

فالمقابلة للإيجابية هي الدائمة السلبية ؛ وللسلبية هي الدائمة الموجبة .

(٣) وأما المطلقة التي هي أخص ، وهي التي خصصناها نحن
 وفي نسخة بدون كلمة « نحن » ــ باسم الوجودية .

فإذن المقابلة للمطلقة العامة ، هي الدائمة المخالفة في الكيف ، ولا يجوز أن يكون نقيضها ضرورية مخالفة ؛ لأنهما تكذبان معاً ، إن كانت المادة دائمة لاضرورية مخالفة للمطلقة ، وموافقة للضرورية .

أما المطلقة فإنما تكذب لأن المادة دائما غالفة لها ، وأما الضرورية فلأنها لاضرورية . والشيخ أورد المحصورات الأربع بالتفصيل ، وابتدأ بالكليتين ، وبين أن نقيضهما الدائمتان الجزئيان .

ثم قال : [ وأنت تعرفالفرق بين هذه الدائمة والضرورية، بعد تناول الدائمةلهاولغيرها] وإنما قال ذلك ؛ لأن الفرق بينهما في الجزئيات ظاهر .

ثم قال: [ ونقيض قولنا: بعض (ج) (ب) بهذا الإطلاق، هو قولنا: كل (ج) دائماً يسلب عنه (ب) ... وهو يطابق اللفظ المستعمل فى السلب الكلى ، وهو أنه لاشىء من (ج)(ب) بحسب التعارف المذكور، إلى قوله كل(ج) دائماً هو (ب) ... ] وفيه نظر، وهو أن السالبة الكلية من الدائمة، والمطلقة العرفية.

تنطابقان في اعتبار الدوام والاشتمال على الضرورة واللاضرورة .

وتتخالفان في أن الحكم في إحداهما بحسب الذات ، وفي الأخرى بحسب الوصف . فإذن ليسنا بمتطابقتين على الإطلاق ، ولو كاننا متطابقتين مطلقاً ، لكان المطلقة

العامة تناقض المطلقة العرفية إذا تخالفتا ، وليس كذلك على ما يجيء بيانه .

(٣) قد ذكرنا أن الوجودية تارة يعتبر فيه اللاضرورة ، وتارة يعتبر فيه اللادوام . والمطلق العام إنما يفصل على الأول بالضرورى الذاتى ، وعلى الثانى بالدائم المحتمل للضرورى ، فنقيضاهما نقيض المطلق العام مضافاً إلى ما يختلفان فيه ... وفي نسخة ، تخليان عنه » ... عما هو داخل في المطلق العام ، أعنى نقيض الوجودي اللاضرورى .

إما ضروری موافق وإما دائم مخالف .

نقيض الوجودي اللادائمة دائم:

إما موافق ، أو مخالف .

( ) فإذا قلنا فيها: كل [ ج] [ س] أى على الوجه الذى ذكرناه ، كان نقيضه ليس إنما \_ وفى نسخة « ما » بدل « إنما » \_ بالوجود كل [ ج] [ س ] أى \_ وفى نسخة بدون كلمة « أى » \_ بل إما بالضرورة \_ وفى نسخة « إما بالضرورة كذلك » وفى أخرى « إما بالضرورة دائماً » \_ \_ بعض \_ وفى نسخة « كل » \_ [ ج] [ س ] أو [ س ] مسلوب عنها كذلك . ( ٥ ) وإذا قلنا فيها : ليس ولا شيء من [ ج] [ س ] أى على الوجه الذى ذكرناه ، كان النقيض المقابل له \_ وفى نسخة بدون عبارة « له » \_ ما يفهم من قولنا : بعض [ ج] دائماً له إيجاب[ س ] أو سلبه عنه \_ وفى نسخة بدون عبارة « عنه » \_ ؛ لأنه إذا سبق الحكم أن كل [ ج] ينبي عنه نسخة بدون عبارة « عنه » \_ ؛ لأنه إذا سبق الحكم أن كل [ ج] ينبي عنه نسخة بدون عبارة « عنه » \_ ؛ لأنه إذا سبق الحكم أن كل [ ج] ينبي عنه

واعلم أن إجماع السالبة الداخلة فى نقيض قضية ذات جهة واحدة . كما وقعت . . . الواجب أن يوضع موضع ذلك النقيض قضية واحدة على وجه لايحاو الحكم فيها عن إحدى تلك الجهات لو أمكن .

[-] وقتاً ما لا دائماً ؛ فإنما يقابله أن يكون نني \_ وفى نسخة « نفياً » \_
 دائماً ، أو إثبات \_ وفى نسخة « إثباتاً » \_ دائماً ، ولا نجد له \_ وفى

(\$) وفى بعض النسخ [أى بل إما دائماً بعض (ج) (س) أو (س) مسلوب عنه كذلك] ، والصحيح هو الأخير وحده ، وذلك لأن نقيض الوجودى ، اللادائم ، والأول ليس بنقيض لأحد الوجوديين ، بل إنما نقيض الممكن الخاص ، فلعل السهو إنما وقع من الناسخين.

ويما يدل على أن الحق هو الأخير ، أنه أورد فى نقائض باقى المحصورات دوام الطوفين لا ضرورتهما .

(٥) أى لاتجد قضية تشتمل على الدائمتين المختلفتين ، لا قسمة فيها بالسلب والإيجاب ، لأنهما في الكل والبعض لا تتداخلان ، أو يعتبر وجودها ، كما لو وضعت جهة تشتمل على الدائمتين المختلفتين فقط .

ثم قيل ، في هذا الموضع : إن الحكم على بعض (ج) بـ (س) بتلك الجهة .

(٦) ونقيض قولنا : بعض [ ج] [ ب] بهذا الوجه، لا شيء \_ وفى نسخة « ليس لا شيء » \_ من [ ج] إنما هو بالوجود [ ب]

بل إما كل [ج] [ ب] دائماً، أو لا شيء من [ج] [ ب] دائماً - وفى نسخة بدون عبارة « بل إما كل [ج] [ب] دائماً، أو لا شيء من [ج] [ب] دائماً » -

ونقیض قولنا : لیس بعض وفی نسخة « بعض لیس » – [ج] راح أى به وفی نسخة « تظن » به لیسیة بهذا المعنی ، هو قولنا : كل راح إما دائماً و با با با وفی نسخة «دائماً إما [-3] » با ولی با الله و الما دائماً و با الله و الله الله و الله الله و الله

(٧) ولا تظنن أن قولنا ليس بالإطلاق شيء من [ج] [ ب] الذي هو نقيض قولنا : بالإطلاق شيء من [ ج] [ ب] هو في معنى قولنا : بالإطلاق ليس شيء من [ ج] [ ب] لأن الأولى قد تصدق مع قولنا : بالضرورة كل [ ج ] [ ب ] ولا تصدق معها الأخرى \_ وفي نسخة ويصدق مع الآخر » \_ .

<sup>(</sup>٦) وذلك ظاهر . واعلم أن قولنا : كل (ج) دائمًا إما (ب) وإما ليس(ب) يصدق في ثلاثة مواضع :

أحدها : أن تكون إيجابه ، على كل(ج) دائماً .

والثاني: أن تكون سلبية ، عن كل (ج) دائماً .

والثالث : أن تكون إيجابه على البعض ، وسلبية على الباق داعمين .

 <sup>(</sup>٧) يريد أن سلب الإطلاق الذي هو نقيض الإطلاق ليس هو إطلاق السلب الذي هو أحد قسمي الإطلاق .

فإن سلب الإطلاق العام يقع على الضرورة المحالفة .

( ٨ ) فإن أردنا أن نجد للمطلقة نقيضاً من جنسها ؛ كانت الحيلة فيه أن نجعل المطلقة أخص مما يوجبه نفس الإيجاب أو السلب المطلقين .

وذلك مثلا أن يكون الكلى الموجب المطلق هو الذى ليس إنما الحكم على \_ وفى نسخة « فى » \_ كل واحد فقط ، بل وفى كل زمان كون الموضوع على ما وصف \_ وفى نسخة « يوصف » \_ به أو وضع \_ وفى نسخة « ووضع » \_ معه على ما يجب أن يفهم من المعتاد فى العبارة عنه فى السالب الكلى ، حتى يكون قولنا : كل [ + ] [ + ] [ + ] إنما يصدق إذا كان كل واحد من [ + ] [ + ] وفى كل زمان له \_ وفى نسخة « + + كان كل وقت حتى إذا كان فى وقت ما موصوفاً بأنه [ + ] بالضرورة ، وفى ذلك الوقت لا يوصف ب ( + ) كان هذا القول كاذباً ، كما يفهم من اللفظ المتعارف فى السلب الكلى .

( ٩ ) وإذا \_ وفي نسخة « فإذا » \_ اتفقنا \_ وفي نسخة « اتفقتا » \_

وسلب الإطلاق الخاص يقع على الضرو رتين جميعاً .

وإطلاق السلب لايقع عليها .

وقد مربيان هذا مرة أخرى حين قال : ( والسالبة الوجودية التي هي بلا دوام غير سالبة الوجود بلا دوام ) .

(٨) الباعث على هذا أن المعلم الأول وغيره قد يستعملون فى القياسات المطلقة نقائض بعض المطلقات على أنها مطلقة ؛ ولذلك حكم الجمهور بأنها تتناقض ، فلما أبطله الشيخ أراد أن يجعل لذلك محملا ، فتمسك بجيلتين :

أوفعها : حمل المطلقة على العرفية ، وهو أن يكون الحكم دائماً بدوام وصف الموضوع وحينئذ يكون هذا الوقت المطلق أخص من المطلق العاص ، والحال بينه وبين المطلق الحاص عنتلف فى العموم ؛ فإنه يشمل الضرورى والدائم ، مخلاف المطلق الحاص .

والمطلق الحاص يشمل اللادائم بحسب الوصف ، بخلافه .

(٩) هذا موضوع بحث ونظر .

على هذا كان قولنا: ليس بعض [ج] [س] على الإطلاق نقيضا لقولنا: كل [ج] [س].

وقولنا : بَعض [ ج] [ ب] على الإطلاق نقيضاً للسالبة الكلية .

(١٠) لكنا نكون قد شرطنا زيادة على ما يقتضيه ــ وفى نسخة «يوجبه » ــ محرد الإثبات والنفي .

(١١) ومع ذلك فلا يعوزنا مطلق وجودى بهذا الشرط .

لأنه إذا أراد به أن المطلقات العرفية متناقضة كان باطلا ؛ فإن دوام الإيجاب بحسب الوصف . لا يناقض دوام السلب بحسبه ، لاحيال كون الحكم لا دائماً بحسبه إيجابيا أو سلباً .

و إن أراد به أن المطلقة العرفية يناقضها المطلقة العامة أو الحاصة ، كان أيضاً باطلا؛ لأنهما تجتمعان على الصدق عندكون الحكم عرفياً لا دائماً بحسب الذات ، موافقاً للمطلقة العرفية ؛ فإن المطلقة العرفية تصدق معه ؛ لكونه عرفياً .

والمطلقة العامة والخاصة المحالفة ، تصدقان أيضاً معه ؛ لكونه لا دائماً بحسب الذات، بل الحق فيه أن نقيض المطلقة العرفية هو مطلقة عامة وصفية محالفة؛ وذلك لأن الدوام يقابل الإطلاق العام .

فلما كان الدوام ههنا بحسب وصف الموضوع ، فينبغى أن يكون الإطلاق العام أيضاً بحسبه لوجود اتحاد الشرط في طريق النقيض كما مر .

وهذا الإطلاق يشمل الدوام المخالف واللاداوم كليهما . بحسب الوصف ، وهو أخص من الإطلاق العام بحسب الذات بالعرق اللادائم المخالف .

(١٠) أى كان الإطلاق أولا ، عبارة عن مجرد الإثبات والنبي .

وههنا قد لحقه شرط ما . وهو الدوام بحسب الوصف .

(١١) قد ذكرنا أن لمحصلي أهل هذه الصناعة في تفسير الإطلاق رأيين :

أحدهما : أنه يشمل الضرورى ، كما ذهب إليه » ثامسطيوس» وهو العام .

والثانى : أنه لايشمله كما ذهب إليه الإسكندر ، وهو الحاص .

والشيخ أراد أن يبين أن كل واحد من الرأيين يمكن أن يخصص على الوجه الذي ذهب

(١٢) لأنه ليس إذاكان كل[ج] [ ب] كل وقت يكون فيه [ ج] ، يكون بالضرورة ما دام موجود الذات فهو [ ب ] .

وقد عرفت هذا.

(١٣) والقوم \_ وفى نسخة « فالقوم » \_ الذين سبقونا \_ وفى نسخة « سبقوا » \_ لا مكنهم فى أمثلتهم واستعمالاتهم ، أن يصالحونا على هذا . وبان هذا فيه طهل .

ـ وفى نسخة « أن يصالحونا على مثل هذا وبيان هذا . وفيه طول » ـ

إليه ههنا ، حتى يتمشى التناقض فى المطلقات بحسب الرأيين جميعاً .

وبيانه : أن « العرف »

يمكن أن يؤخذ متناولا للضرورى ويكون عامًا .

ويمكن أن يكون غير متناول لها ، ويكون خاصًّا .

فالمطلق العام العرفى يوافق الرأى الأول والحاص ، وهو العرفى الوجودى ، ويوافق الإسكندرى .

( ۱۲ ) يعنى ليس إذا صدق العرفى ، يجب أن يصدق الضرورى الذاتى ، بل قد يصدق العرف ولا يصدق الضرورى ، وذلك حين كونه وجوديًّا .

فالعرفى الوجودى مطلق غير ضرورى ، ذهب إليه الإسكندر ، مع أنه يتناقض فى جنسه .

ونقيضه هو نقيض العرفي العام ، مضافاً إلى الضروري الذاتي الموافق .

(١٣) يريد أن جمهور المنطقيين لايمكنهم التخلص عما ذهبوا إليه : وهو القول بكون المطلقات متناقضة على الإطلاق ؛ وذلك لأنهم لايمكنهم أن يحملوا المطلق المذكور في التعلم الأول على ما ذهبنا إليه في جميع المواضع .

فإنَّ من أمثلة التعليم الأول : المطلقات

قوله : كل مستيقظ نائم ، وكل نائم مستيقظ ، وما يجرى مجراهما ، مما لا يمكن حمله على العرفي . ( 12 ) وإن ــ وفى نسخة « وإذا » ــ كانت الحيلة أيضاً أن نجعل قولنا : كل [ ج] [ ب] إنما يقصد ــ وفى نسخة « يتصل »ــ فيه ــ وفى نسخة « قبل » ــ زمان بعينه .

(١٥) لا يعم كل آحاد[ج] بل كل ما هو [ج] موجوداً \_ وفى نسخة «موجود » \_ في ذلك الزمان .

وكذلك قولنا : ليس شيء من [ ج] [ ب] أى من [ جيات] زمان موجود بعينه .

وحينئذ فإنا \_ وفى نسخة بدون عبارة « فإنا » \_ إذا حفظنا فى الحزئيتين ذلك الزمان بعينه ، بعد سائر ما يجب أن يحفظ . مما حفظه سهل ، صح التناقض .

وكذلك في الاستعمالات ؛ فإن في التعليم الأول قد استعمل المطلقة حيث لايمكن استعمال العرفية هناك .

( 18 ) هذا هو الحيلة الثانية ؛ لأن نجعل المطلقات بحيث تتناقض ، وهي — وفى نسخة « وهو » -- أن يراد بالموضوع ما يوجد منه فى زمان بعينه ، من الماضى والحال . كما ذهب إليه قوم فى تفسير المطلق ، كما ذكرنا .

( ١٥ ) إشارة إلى ما ذكرنا من أن هذا الاعتبار يقتضي جزئية الحكم.

وإنما يصح التناقض بحسب هذا الاعتبار ، لأن الحكم على ( جَبات) زمان ما ، بأنها جميعها [ب] وبأن بعضها ليس [ب] فى ذلك الزمان بعينه . مما لا يجتمعان على الصدق ولا على الكذب .

أقول: وهذا أيضاً يحتاج إلى شرط آخر ، وهو كون ذلك الزمان مطابقاً للحكم غير محتمل لأن ينقسم إلى أجزاء يمكن أن يقع الحكم فى بعضها دون بعض ، فيجتمع الوقوع واللا وقوع معاً ، فى ذلك الزمان ويصدقان معاً .

مثلا : إذا قلنا : كل إنسان موجود في نهار هذه الجمعة ، فهو صائم ذلك النهار ، فإنه يناقض قولما : بعضهم ليس بصائم فيه .

وأما إذا قلنا : كل إنسان موجود في نهار هذه الجمعة ، فهو مُصَلُّ فيه ؛ فإنه

(١٦) وقد قضى مهذا قوم لكنهم أيضاً ليس يمكنهم أنيستمروا على مراعاة هذا الأصل .

ومع ذلك فيحتاجون إلى ـ وفى نسخة بدون كلمة « إلى » ـ أن يعرضوا عن مراعاة شرائط لها غناء .

ولرجع في تحقيق ذلك إلى كتاب [ الشفاء] ،

لايناقض قولنا : بعضهم ليس بمُصلُ فيه؛ لأنه يمكن أن يكونوا مصلين في بعض أجزائه، غير مصلين في المطلقات ، إلا أن غير مصلين في المطلقات ، إلا أن يقيد أحد طرفيه بالدوام كما كان ، ثم قوله :

(١٦) أقول : يريد أن هذا مذهب قوم فى تفسير الإطلاق كما مر ، لكن الفساد يتوجه عليهم من جهتين :

إحداهما: أنه لا يمكنهم الاستمرار على مذهبهم في جميع المواضع.

مثلا: إذا أرادوا عكس السالبة الكلية المطلقة ، وكان المادة قولنا : لا واحد من الكتاب الموجودين في هذا الزمان بمالك ألف وقر ذهب ، ينعكس عندهم إلى قولنا ، لا واحد ممن يملك ألف وقر ذهب بكاتب .

فلا يبقى الموضوع على شرط ؛ فإنه يمكن أن لايكون فى هذا الزمان من يملك ألف وقر ذهب أصلا ، مع أن هذه القضية ، يلزمهم أن يجعلوها أيضاً مطلقة ؛ إذ ليس يضرورية ولا ممكنة على تفسيرهم . ولا خارج عن هذه الثلاثة عندهم .

فظهر أن مذهبهم لايسمتر .

وثانيتهما : أنهم لابحتاجون إلى الإعراض عن مراعاة شرائط كثيرة الفوائد ، في العلوم وغيرها . وذلك كاعتبار الجهات التي تكون بحسب انتساب المحمولات إلى الموضوعات في طبائعها .

وهم حين بجعلون الجهات متعلقة بالأسوار معرضون عنها ضرورة .

#### الفصل الثانى

#### إشارة

### إلى تناقض سائر ذوات الحبهة

(١) أما الدائمة فمناقضتها تجرى على نحو \_ وفى نسخة بحذف كلمة « نحو » \_ مناقضة الوجودية التى بحسب الحيلة الأولى ، وتقرب منه \_ ونم سخة « منها » \_ فليعرف ذلك .

(٢) وأما قولنا: بالضرورة كل [ج] [ب] فنقيضه ليس بالضرورة كل [ج] [ب] فنقيضه ليس بالضرورة كل [ج] [ب] أى بل ممكن وفي نسخة « يمكن » ــ بالإمكان الأعم، دون الأخص والخاص ، أن لايكون بعض [ج] [ب].

(١) أقول : قد مر أن الإطلاق العام ، والدوام المحتمل للضرورة المتخالفين ، متقابلان .

فنقيض هذه الدائمة ، مطلقة عامة مخالفة لها في الكيف .

ونقيض الدائمة اللاضرورية ، هو تلك أيضاً ، مضافة إلى ضرورية موافقة .

وقد بيَّنا أن الوجودية المطلقة الَّتي بحسب الحيلة الأولى ، إذا كانت عامة ، كان نقيضها مطلقة عامة ، وصغته محالفة .

وإذا كانت خاصة ، كان نقيضها تلك أيضاً . مضافة إلى ضرورية موافقة .

فظهر أن نقيض الدائمة ، كنفيض العرفية ، إلا أن الإطلاق فى إحداهما بحسب الذات ، وفى الأخرى بحسب الوصف .

وهو المراد من قوله : ( وتقرب منها) .

( ٢ ) أقول الأقسام بحسب الضرورة ثلاثة :

ضرورة إيجاب .

وضرورة سلب .

وإمكان خاص .

ويلزمه ما يلزم هذا الإمكان فى هذا الموضع .

وأما \_ وفى نسخَة «و إنما» \_ قولنا : بالضرورة لاَشَىء من [ ج] [ س] فنقيضه ليس بالضرورة لا شيء من [ ج] [ س] أى بل ممكن أن يكون بعض [ ج] [ س] أخر .

وقولناً : بالضرورة بعض [ج] [ب] يقابله على القياس المذكور قولنا .

\_ وفى نسخة بدون عبارة « قولنا » \_ ممكن أن لا يكون شيء من [ ج] [ ب] أى بالإمكان \_ وفى نسخة « أى الإمكان » \_ الأعم .

وقولنا : بالضرورة ليس بعض [ج] [ب] يقابله على ذلك \_ وفى نسخة « ممكن » \_ أن يكون كل [ج] [ب] أى الإمكان الأعم .

وهذا الإمكان لا يلزم سالبه موجبه ، ولا موجبه سالبه ، فاحفظ ذلك ، ولا تسه \_ وفي نسخة بدون كلمة « تسه » \_ فيه سهو الأولين .

وقولنا : ممكن \_ وفى نسخة « ممكن » \_ أن يكون كل [ ج] [ -] يالإمكان الأعم يقابله على سبيل النقيض : ليس بممكن أن يكون كل [ ج] [ -] .

والإمكان العام يتناول إحدى الضرورتين مع الإمكان الحاص .

فالضرورية والممكنة العامة المختلفتان، متناقضتان. هذه نقيضة لتلك. وتلك نقيضة لهذه . والممكنة الحاصة يناقضها ما يتردد بين الضرورتين . والحال في جمعهما في قضية

والممكنة الحاصة يناقضها ما يتردد بين الضرورتين . والحال فى جمعهما فى قضية واحدة ، كالحال فى الدوام الذى مرذكره .

والشيخ ذكر هذه الأحكام ، في المحصورات بالتفصيل ، وألفاظه ظاهرة اه .

وفى نسخة بزيادة ما يلى :

<sup>[</sup> إلا أن فى قوله فى آخر الفصل : وقولنا ممكن أن لايكون بعض (ج)(ب) يناقضه ليس بممكن أن لايكون بعض (ج) (ب).

ويلزمه بالضرورة : ليس بعض [ ج] [ س] .

وتم أنت من نفسك سائر الأقسام على القياس المذكور ــ وفى نسخة بدون كلمة « المذكور » ــ الذى استفدته .

وقولنا : ممكن أن يكون كل [ج] [ب] بالإمكان الخاص، يقابله : ليس بممكن أن يكون كل [ج] [ب] ولا يلزم هذا ـ وفى نسخة « ولا يلزمه » ـ أنه ممتنع أن يكون ذلك أكثر من لزوم أنه واجب ـ وفى نسخة « وجب » ـ بل لا يلزمه من باب الضرورة شيء .

فاحفظ هذا .

وقولنا : ممكن أن لا يكون شيء من [ج] [ ب بهذا الإمكان ، يقابله : ليس بممكن أن لا يكون شيء من [ج] [ ب ] .

وكأن ــ وفى نسخة « فكأن ً » ــ هذا القائل يقول : بل واجب أن يكون شيء من [ ج] [ ب ] ، أو ممتنع .

وكأنه \_ وفى نسخة « فكأنه » \_ يقول: بالضرورة بعض [ ج] [ س] أو بالضرورة ليس بعض [ ج] [ س] .

وليس يجمع هذين أمر \_ وفي نسخة « الأمرين » \_ جامع بمكن \_ وفي نسخة « ككني » \_ وفي نسخة « بمكني » \_ وفي نسخة « بعبارة » \_ إيجابية . حيى يكون نقيض السالبة المكنة موجبة .

ثم ما الذي يحوج إلى ذلك ، ومن المعلوم أن قولنا : ممكن \_ وفي نسخة # ممكن » \_ أن لا يكون في الحقيقة إ يجاب .

أى بالضرورة يكون كل (ج)(ب) أو بالضروة يكون لاشيء من (ج)(ب)] . موضوع نظر . فإن الواجب أن يزاد فيه أو بالضرورة : بعض (ج)(ب) وباقية ليس(ب) . . . .

أو يقال بالإجمال : [ بالضرورة كل (ج) هو إما (ب) وإما ليس ( ب) ليدخل فيه الأقسام الثلاثة كما مر في باب الدوام]

هذا ، وأما قولنا : ممكن \_ وفى نسخة « يمكن » \_ أن يكون بعض [ ج] [ ب] بهذا الإمكان ، يناقضه \_ وفى نسخة « مناقضاً » \_ قولنا : ليس عكن أن يكون شيء من [ ج] [ ب] .

أى بل ـــ وفى نسخة بدون كلمة « بل » ــ إما ضرورى أن يكون أو ضرورى أن لا يكون .

وقولنا : ممكن أن لا يكون بعض [-] [-] يناقضه قولنا : ليس بمكن أن لا يكون بعض [-] [-] وفى نسخة بدون عبارة «يناقضه قولنا : ليس بمكن ، أن لا يكون بعض [-] [-] »

أى بالضرورة يكون كل [ ج] [ ب] أو بالضرورة يكون لا شيء من [ ج] [ ب] .

فهكذا \_ وفى نسخة « هكذ » \_ يجب أن تفهم حال التناقض فى ذوات الحِهة ، وتخلى (١) عما يقولون \*

<sup>(</sup>١) أيه وأن تتخلى ، عطفا على و أن تفهم ، بحذف إحدى التاءين من ، تتخلى ، المحقق .

## الفصل الثالث إشارة إلى عكس المطلقات

(1) العكس هو أن يجعل المحمول من القضية موضوعاً ، والموضوع محمولا مع حفظ الكيفية ، وبقاء الصدق والكذب \_ وفى نسخة بدون عبارة « والكذب » \_ بحاله .

(1) هذا رسم العكس المستوى الحاص بالحمليات .

وإن جعل بدل ، المحمول ، ، عكوماً عليه ، صار رسما للمكس المستوى مطلقاً واشتباه المحمول بجزئه في المثال المشهور . وهو ــ وفي نسخة « هو » ــ قولنا : لا شيء من الحاقط في الوتد . الذي لاينعكس إلى قولنا : لا شيء من الوتد في الحائط : وما يجرى مجراه تما لا يقع ممن له فطانة .

والقيد الذي زاد فيه الفاضل الشارح لأجله وهو قوله : ( أن يجعل المحمول بكليته موضوعاً ، والموضوع بكليته محمولا ) لاحاجة إليه ، فإن بعض المحمول لايكون محمولا ، و بعض الموضوع لايكون موضوعاً .

واشتراط حفظ الكيفية ، واجب في العكس اصطلاحاً .

ويجب اشتراط بقاء الصدق أيضاً ، وإلا لما كان العكس لازماً لأصل القضية .

وليس المراد منه أن الأصل ينبغى أن يكون صادقاً ، والعكس تابعاً له فيه . بل المراد أن الأصل ينبغى أن يكون بحيث لو صدق الصدق العكس ، أى يكون وضع الأصل مستلزماً لوضع العكس .

وأما اشتراط الكذب فيه فستدرك ؛ لأن استلزام صدق الملزوم لصدق لازمه ، لايقتضى استلزام كذب المازوم لكذب لازمه ، فإن استثناء نقيض المقدم لاينتج .

ومن المواد الكاذبة ما تصدق عكوسها . كقولنا : كل حيوان إنسان ؛ فإنه كاذب . وعكسه وهو أن بعض الناس حيوان ، صادق . (٢) وقد جرت العادة أن \_ وفى نسخة « بأن » \_ يبدأ بعكس السالبة المطلقة الكلية ، ويبين أنها منعكسة مثل نفسها .

والحق أنه \_ وفى نسخة « أنها » \_ ليس لها عكس إلا بشيء من الحيل التي قيلت ؛ فإنه يمكن أن يسلب الضحاك سلباً بالفعل عن كل أحد \_ وفى نسخة « واحد » \_ من الناس .

ولا يجب أن يسلب الإنسان عن شيء من الضحاكين ـ وفى نسخة « الضاحكين » ـ فر بما كان شيء من الأشياء يسلب بالإطلاق عن شيء ، لا يكون موجوداً إلافيه ، ولا يمكن سلب ذلك الشيء عنه .

فزيادة ( أو الكذب ) في الكتاب ، سهو لعله وقع من ناسخيه ؛ فإن أكثر الكتب خالمة عنها .

وقد رأيت بعض نسخ هذا الكتاب أيضاً خالياً عنها ، وكثير من المتأخرين لم يتنبهوا لهذا ، وذكروا قيد الكذب في مصنفانهم .

 <sup>(</sup>٢) أقول: بريد أن السالبة الكلية المطلقة عامة كانت أو خاصة . لا تنعكس
 إلا إذا كانت بحسب الحيلتين المذكورتين .

وبيَّن ذلك بأن الشيء الذي له خاصة مفارقة قد ينسلب ـ وفي نسخة « يسلب « \_ عنها بالإطلاق . ويمتنع سلبه عنها .

فإذن الإنعكاس لايطرد في جميع المواد .

هذا هو المراد من قولنا : لاتنعكس .

وذكر الفاضل الشارح : أن بعض الأعراض العامة أيضاً <sup>حز</sup>لك لموضوعاتها كالمتحرك للإنسان ، فلا فائدة للتخصيص بالخاصة .

أقول : ولعل الشيخ إنما خصالبيان بالحاصة لكونها ناصح؛ فإن إيجاب الموضوع على الحاصة ، التى ، هى القابل للعكس المطلوب[نما يكونكلياً ، وعلى العرض جزئياً ، والامتناع عن الجمع على الصدق فى المتضادين أوضح منه فى المتناقضين .

قوله :

(٣) والحجة التي يحتجون بها لا تلزم إلا أن تؤخذ المطلقة على أحد الوجهين الآخرين .

وأما أن \_ وفى نسخة بدون كلمة « أن » \_ تلك الحجة كيف هى ؟ فهى أنا إذا قلنا : ليس ولا شىء من [ ج] [ س] فيلزم أن يصدق : ليس ولا شىء من [ س] [ ج] المطلقة ، وإلا صدق \_ وفى نسخة « لصدق » \_ نقيضها ، وهو أن البعض [ س] [ ج] المطلقة .

فلنفرض ذلك البعض شيئاً معيناً ، وليكن [ د]فيكون [ د] نفسها ــ وفي نسخة « بعينها » ... [ ج] و [ ب] معاً .

(٣) أقول : هذه الحجة قد أو ردت في التعليم الأول .

واعترض بعض المنطقيين عليها :

أولا : بأنها مبنية على بيان انعكاس الموجبة الجزئية ، وهو إنما يتبين فى موضعه بانعكاس السالبة الكلية . وذلك دور .

وثانياً: بأنها بينت بالحلف الذي ببين بعد هذا عند ذكر القياسات الشرطية.

ثم أورد حجة أخرى بدلها ، على ما سيأتى ذكرها، وأجاب به مَنَ ْ بعده ، بأن هذه الحجة ليست مبنية على بيان انعكاس الموجبة الجزئية ، بل إنما تنبت بالافتراض . كما ذكره الشيخ .

ولوكان بيانها بانعكاس الموجبة الجزئية ، وكان ذلك البيان فى موضعه ، بالافتراض ، لا بالبناء على انعكاس السالبة الكلية ، لما كان دوراً ، بل كان سوء ترتيب من غير ضرورة .

والحلف ، وإن كان موضع ذكره فى القياسات الشرطية . فهو قياس بيّن بنفسه ــ وفى نسخة ؛ نفسه، ــ إنما يذكره تجريده عن المادة فى ذلك الموضع ، لكونه أحدتلك الأنهاع . لا لأنها محتاجة إلى بيان أورد هناك .

وقيل ، على الافتراض : إنه مبنى على قياس من الشكل الثالث ، هكذا :

(ع) هو (ج)

و(ى) هو ( ب

فیکون شیء مما هو [-] [-] وذلك الشیء هو [-] حوفی نسخة بدون عبارة « هو » « د » — و إنه — و فی نسخة بدون عبارة « و إنه » — المفروض . لا أن العکس الحزئی الموجب قد — و فی نسخة بدون کلمة « قد » — أوجبه [-] فانا لم نعلم بعد انعکاس الحزئی الموجب ، وقد کنا قلنا — و فی نسخة بدون عبارة «قلنا » — لا شیء مما هو — و فی نسخة بتکرار کلمة « هو » - [-] [-] .

هذا محال .

(٤) وأما الحواب عها فهو أن هذا ليس بمحال إذا أحذ الساب

فبعض(ج) هو (ب) .

والحق أنه ليس كذلك ؛ لأن الحدود ليست بمتباينة ، ولا بعضها محمولا على بعض . فالصورة ليست بقياس ، فضلا عن أن يكون من الشكل الثالث .

بل معناه : أن الشيء الذي يوصف بـ (ب) بعينه في ذهننا ونسميه (ي) فهو الذي حمل عليه (ج) فلزم منه أن يكون الشيء الذي يحمل عليه (ج) يوصف بـ (ب) .

فیکون بعض ما ہو (ج) (س) .

فليس هذا إلا تصرف ما في موضوع ومحمول بالغرض والتسمية ــ وفي نسخة بتكرار و والتسمية» ــ

والقياس يستدعي حدًّا مغايراً لهما .

وتسمية الشيء لاتصيره شيئين .

فهذا حال هذه الحجة .

فالشيخ بين أنها لا تنجح فى بيان انعكاس المطلقات المذكورة ، بل تنجح فى بيان انعكاس المطلقات بحسب إحدى الحيلتين .

قوله :

(\$) أقول : يشير إلى عدم إنجاحها ههنا ؛ بأن الحلف يلزم لوكان بعض (ج)(ب) يناقض لا شيء من (ج) (ب) المطلقتين ، لكنهما ربما يجتمعان على الصدق.

مطلقاً \_ وفى نسخة « المطلق » ... لا بحسب عادة \_ وفى نسخة بدون كلمة «عادة » \_ العبارة \_ وفى نسخة بزيادة « عنه » \_ فقط ، فقد علمت أنهما فى المطلقة يصدقان ، كما قد يصدق سلب الضحاك بالفعل ، السلب المطلق ، عن \_ وفى نسخة « على » \_ كل واحد واحد من الناس ، وإيجابه على بعضهم .

فما قيل له : إنه محال في تلك الحجة ، ليس بمحال ، بل ممكن .

ويمثل بالإنسان والضحاك حين يقال : كل إنسان ليس بضحاك مطلقاً ، ويدعى أنها تنعكس إلى قولنا : كل ضحاك ليس بإنسان ، وإلا فبعض ما هو ضحاك هو إنسان .

وبالافتراض : بعض الإنسان ضحاك .

فالمحال إنما يلزم لوكان هذا ممتنع الجمع على الصدق ، مع قولنا : كل إنسان ليس بضحاك ، لكنهما يصدقان معاً . فالمحال غير لازم .

وقد ألف الحكيم الفاضل « أبو نصر الفارافي» : » قياساً من قوله : بعض (س) (ج) نقيض المكس المطارب .

ومن قوله : لا شيء من (ج) (ب ) الأصل الذي يريد عكسه .

فأنتج بعض (ب ) ليس (ب ) هذا خلف .

## واستحسنه الشيخ:

وأقول : إنه لا يفيد المطلوب إلا إذا كانت النتيجة بعض (ب) ليس (ب) عند ما تكون (ب) حتى تكون كاذبة مشتملة على الخلف .

وإلا فربما تكون صادقة ، وفلك لأن الموصوف بـ ( ب ) قد يمكن أن يخلو عنه ، وحينئذ يكون مسلوبًا عنه بالإطلاق .

فإذا نقول : كل نائم مستيقظ مطلقاً . ولا نقول : شيء من المستيقظ بنائم ما دام مستيقظاً .

وهذان ينتجان لاشيء من النائم بنائم ، وهو حق .

وهذا التأليف يفيد في هذا الموضع ، بعد أن يعلم أن الصغرى المطلقة الوصفية ، مع

(٥) وأما على الوجهين الآخرين من الإطلاق؛ فإن السالبة الكلية

\_ وفي نسخة بدون « الكلية » \_ تنعكس على نفسها مهذه الحجة بعينها .

أما على الوجه الأول مهما فتقريره أن نقول: قولنا: لا شيء من [ج] [ب] ما دام [ج]، ولكن عرفياً عامنًا. ينعكس إلى قولنا: لا شيء من [ب] [ج] ما دام [ب] وإلا فبعض [ب] [ج].

وبالافتراض بعض [ ج] [ت ] .

وقد كان لا شيء من [ ج] [ب ] ما دام [ ج]

ــ وفى بعض النسخ بدون الفقرة من اول « أما على الوجه الأول » إلى قوله « وقد كان لا شيء من [ ج] [ب] ما دام [ ج] » ــ

الكبرى العرفية السالبة . ينتج وصفية في الشكل الأول .

**.** قوله

(٥) أقول: إن التحقيق يقتضى أن يكون نقيض لاشيء من (١) (ج) ما دام (١) هو بعض (١)(ج) بالإطلاق العام الوصفى كما ذكرنا، وإنما يكون عكسه وهو بعض (ج) (١) نقيضاً لقولنا: لاشيء من (ج) (١) ما دام (ج) إذا كان ذلك المكس أيضاً مطلقة عامة وصفية ؛ لأنه إن كانت مطلقة بحسب الذات ، أمكن اجماعها مع : لاشيء من (ج)(١) ما دام (ج) ، على الصدق ، كما مر .

فهذه الحجة مبنية على انعكاس الموجبة الجزئية المطلقة الوصفية كنفيسها

والافتراض لايفيد إلا الانعكاس المطلق لها . أما كون العكس أيضاً وصفية ، فمحتاج إلى بيان .

ثم نبينه بأن نقول : إنا إذا قلنا : بعض (ج)(ب) بالإطلاق الوصني ، كان معناه أن شيئاً مما يوصف, (ج) فهو في بعض أوقات اتصافه بـ (ج) يوصف بـ( ب) .

ويلزم منه أن ذلك الشيء في ذلك الوقت يكون موصوفاً ب( ب ) و ب( ج ) .

وحينئذ تتم الحجة

وأما إذا كان العرف وجوديًّا ؛ فإنه ينعكس أيضاً ، وقد اختلف في جهة عكسه

فقول الشيخ يوهم أنه بممول بأنه ينعكس عرفيًّا عامًّا ؛ لأنه قال في « الشفاء»: ( يجوز أن يكون كالأصل ) .

وهذا يدل على أنه يكون أيضاً بخلاف الأصل . أعنى يكون ضرورياً وعلى هذا التقدير فالبيان بطريق الخلف هو الذي مر من غير تفاوت .

وقال «القاضي الساوي» صاحب «البصائر »: (إنه يجب أن يكون كالأصل ؛ لأنه لو كان دائمًا أو ضروريًّا؛ لو كان دائمًا أو ضروريًّا؛ وفلك لانمكاسهما على أنفسهما هذا خلف ).

وقال من تأخو عنه زماناً: إنا نقول ( لاشيء من الكاتب بساكن ، لادائماً ، بل ما دام كاتباً ، ولا نقول ؛ في عكسه : لاشيء من الساكن بكاتب لادائماً ؛ لأن بعض ما هو ساكن يدوم سكونه ، كالأرض ؛ ولأجل ــ وفي نسخة «فإلى» ــ ذلك كان العكس عرفياً عاماً ، محتملا للضر ورة أو الدوام .

وقال آخربعده: هذا العرفي بجب أن يكون البعض منه عرفيتًا خاصًا ؛ لئلا يلزم ما أورده صاحب البصائر .

وأقول : في تقديره : إن هذا العكس لايحفظ الكمية والجهة معاً ، بل يحفظ إحداهما . وحدها :

إما الكمية ؛ وحينئذ تصير في الجهة عامة .

وإما الجهة : وحينئذ تصير في الكمية جزئية .

أما الانعكاس فلأن الأصل يقتضى امتناع اجماع وصنى (ج) و (ب) وبلزم على ذلك أن الموصوف بـ (ب) حال اتصافه به لا يكون موصوفاً ب(ج) .

وأما انحفاظ الجمهة فى البعض ؛ فلأن الأصل يقتضى أن تكون ذات[ج] قد تخلو عن الاتصاف به ، وإلا لكان عدم اتصافها ب(س) أيضاً دائماً ، وكان لا دائماً ، هذا خلف .

وإنها قد تتصف ب(ب) فى بعض أوقات خلوها عن (ج) وإلا لكان [ب]دائم السلب عنها ، وكان لا دائماً . هذا خلف .

فتلك الذات عند اتصافها بر(ب) يمتنع أن توصف بر (ج) لادائماً، ولكن مادامت

موصوفة بـ (ب ) ، وهو المطلوب .

وأما احتمال العموم ؛ فلأن (ب) لما أمكن أن يكون محمولا في الإيجاب على الذات الموصوفة ، (ج) احتمل أن لا يكون أعم منها ، فيكون شيء ما آخر يوصف ، (ب) ولا يحمل عليه \_ وفي نسخة يا على = تلك الذات أصلا .

ولا محالة تكون تلك الذات ضرورية الساب عن ذلك الشيء.

فلأجل ذلك لايصح أن يسلب (ج) على كل ما يوصف بـ (س) بالوجود ، بل عن بعضه ، وأما عن كله ، فيما يشمل الوجود والضرورة ، وهو العرق العام .

واعلم أن العرف العام يصدق مع احتمالات كثيرة ككون الجهة ضرورية في الكل ، ودائمة في الكل أو وجودية عرفية في الكل .

أو ضرورية في البعض ودائمة في البعض .

أو ضرورية في البعض ووجودية في البعض .

أو دائمة في البعض ووجودية في البعض .

أو ضرورية ودائمة ووجودية معاً فى الأبعاض .

وهذا العرفى العام يصدق مع أربعة احبَّالات منها ، هي :

أن تكون وجودية في الكل ، أو في البعض ، ولاتصدق مع باقبها .

وأما على الوجه الثانى من الرجمهين الآخرين . فتقريره أن نقول :

قولنا : لاثمىء من ( جيات) الزمان الفلانى ب(ب) فى ذلك الزمان ، ينعكس إلى قولنا : لا ثمىء من (ب) ب (ج) فى ذلك الزمان ، لا أن يشرط فى (ب) أن يكون موجوداً فى ذلك الزمان .

فإنه ربما لا يكون بشيء مما يوصف به وجود (ج) كما ذكرنا وتمثلنا فيه بمالك ألف وقر ذهب . بل ندعى صدق حكم العكس فى ذلك الزمان ، ونبيته بأنه لو لم يكن ذلك حقًا لكان بعض (ب)(ج) فى ذلك الزمان .

فبالافتراض یکون بعض (ج)(ب) فی ذلك الزمان ، وقد كان لا شيء من جهات ذلك الزمان ب (ب) . هذا محلف .

(٦) وأما .. وفي نسخة « فأما » .. الحجة المحدثة التي لهم من .. وفي نسخة « على » ... طريق المباينة التي أحدثت بعد .. وفي نسخة « من بعد » ـ. المعلم الأول . فلا نحتاج إلى أن نذكرها ؛ فإنها وإن أعجب بها .. وفي نسخة « أعجبها » .. عالم . مزورة ، وقد بينا حالها في كتاب « الشفاء » .

والكلام على تناقض المطلقات بهذا الوجه ، قد مر ، فلا وجه لإعادته .

قوله:

 (٦) أقول : الحجة المحدثة التي أشرنا إليها أنها أحدثت بعد الاعتراض على الحجة الأولى ، وقد استحسنها الحكم الفاضل و أبو نصر ، وهي أنهم قالوا :

(ج) مباين ا (*ب*)

ومباين المباين مباين .

( س ) أيضاً مباين ا (ج ) .

فلا شيء من (ك) (ج) .

واستدرك الفاضل الشارح: على هذه الألفاظ، بأن قال: قد يكون مباين المباين هو الشيء نفسه، فلا يجب أن يكون مبايناً؛ وذلك لأنه إذا جعل المباين ا ( س) هو (ج) فالمباين له قد يكون (س) وقد يكون غيره.

وقد كان فى قولم مباين المباين ، المضاف بفتح الياء على أنه اسم المفعول ، والمضاف إليه بكسر الياء على أنه اسم الفاعل .

والفاضل الشارح ظهما بالكسر سهوا ، فاعترض عليهم بما ذكره .

ووجه أزورار هذه الحجة ، ما ذكره الشيخ في «الشفاء» وهو أن المباينة تقع بالاشتراك على معان مختلفة .

كالتي بالإمكان .

والتي بالحد .

والى بالسلب .

والمراد منها ههنا التي بالسنب بر

(٧) وأما الكلية الموجبة فإنها

لا يجب أن تنعكس كلية ، فر بما كان المحمول أعم من الموضوع ولا يجب أيضاً أن تنعكس مطلقة صرفة ، بلا ضرورة ؛ فإنه ر بما كان المحمول ـ وفى نسخة بدون عبارة « أعم من الموضوع ، ولا يجب أيضاً أن تنعكس مطلقة صرفة ، بلا ضرورة ؛ فإنه ر بما كان المحمول » ـ غير ضرورى للموضوع . والموضوع ضروريًّا ـ وفى نسخة « ضرورى» ـ للمحمول .

مثل التنفس لذى الرئة من الحيوان ؛ فإنه وجودى ليس بدائم اللزوم ، ولكنه ــ وفى نسخة « ولكن » ــ ضرورى له الحيوان ذو الرئة ؛ فإن كل متنفس فإنه بالضرورة حيوان ذورثة .

بل إنما \_ وفى نسخة « ربما » \_ تنعكس المطلقة \_ وفى نسخة « الضرورية » « بالمطلقة » \_ مطلقة عامة ، تحتمل الضرورة \_ وفى نسخة « الضرورية » \_ لكن الكلية الموجبة يصح عكسها جزئينًا موجباً لا محالة ؛ فإنه إذا كان كل [ ج] [ ب] فيكون ذلك كل [ ج] [ ب] فيكون ذلك [ الجم] [ ب] وذلك [ الباء] [ ج]

وكذلك الحزثية الموجبة تنعكس مثل نفسها .

فيرجع قولهم :

<sup>(</sup>ج) مباين ا ( س ) إلى أنه قد يسلب عنه ( س ) .

وقولم : مباين المباين مباين ، إلى أن ما سلب عنه شيء ، فيجب أن يكون مسلوباً على ذلك الشيء .

وهذا هو المطلوب نفسه مأخوذاً في بيانه .

قوله :

<sup>(</sup>٧) أقول : الموجمة الكلية من المطلقات لا تنعكس كلينًا ؛ لاحتمال أن يكون المحمول أعر من الموضوع .

( ٨ ) وإن \_ وفى نسخة « فإن » \_ كان الكلى والحزئى الموجبان من المطلقات التى لها من جنسها نقيض ، برهن على أنها تنعكس جزئية من طريق أنه إن \_ وفى نسخة بدون كلمة « إن » \_ لم يكن حقا أن بعض [ - ] [ - ] وفى نسخة بزيادة « فلا شيء من [ - ] [ - ] وفى نسخة بزيادة « فلا شيء من [ - ] - وفى نسخة بزيادة » فلا شيء من [ - ] - وفى نسخة بزيادة » -

ولا مطلقة خالية عن الضرورة ؛ لاحتمال أن يكون الموضوع ضروريثًا للمحمول ،سواء كان المحمول ضروريًا له ، أو غير ضروري

بل تنعكس جزئية ؛ للافتراض .

ومطلقة عامة ، لأن موضوع الموجبة إنما يكون ثابتاً على الوجه المذكور .

والإيجاب المطلق يقتضى ثبوت المحمول لذات الموضوع بالفعل .

فني العكس تصير تلك الذات موضوعة مع المحمول ، وتصير جهة الأصل جهة لمحموله الذي صار موضوعاً في العكس بالنسبة إلى تلك الذات والجهة الى كانت لوصف الموضوع بالنسبة إليها في الأصل جهة العكس .

و كلتاهما مطلقتان ، فجهة العكس أيضاً مطلقة .

وما ذهب إليه الفاضل الشارح من كون جهة العكس ممكنة ، بناء على أنها كذلك فى الضرورى ، فليس بشيء ، وسيجىء بيانه .

قوله :

( ٨ ) قيل : هذا القيد لا فائدة فيه .

قال « صاحب البصائر»: (وذلك لأن الحجة عامة غير متخصصة بالمطلقات التي لها من جنسها نقيض ؛ وذلك لأن جميع المطلقات الموجبة ، تنعكس إلى المطلقة العامة الجزئية الموجبة ؛ وإلا لصدق نقيضها ، وهو السالبة الدائمة الكلية، وتنعكس كنفسها إلى ما يضاد الأصل).

وقيل : فائدة هذا التخصيص : هي أن انعكاس السالبة الدائمة يبينبانعكاس الموجية الجزئية المطلقة ، ، فيلزم الدور.

وأجيب عنه : بأنه بمكن أن يبين انعكاس المرجبة الجزئية بالافتراض، حتى لا يكون دوراً .

وأقول : الوجه فى فائدة هذا القيد أن الشيخ لم يبين انعكاس المطلقات بانعكاس السالبة الدائمة الذى لم يبين بعد ، احترازاً :

إما عن الدور .

أو من سوء النرتيب .

لكن لما كان نقيض العكس الذي يدعى صحته ، سالبة دائمة كلية .

وكان عنده أنها تطابق السالبة العرفية ، على ما ذهب إليه في باب التناقض .

وقد بين أن السالبة العرفية تنعكس كنفسها .

فإذن كان عكسها ضداً ونقيضاً للأصل، بحسب ما ذهب إليه ، ولم يكن الكلام مبنيًّا على ما بعده ..

واعلم أن الحلف لا يفيد العلم بجهة العكس على التعيين؛ لأنه مبنى على نقبض المطلوب المعين ، فكيف يفيد تعيين المطلوب ؟

بل يفيد العلم بما يصدق مع العكس من لوازمه ، وإن كان أعم منه .

واعتبر هذا الحلف ؛ فإنه يطرد مع دعوى الإمكان العام للعكس اضطراده مع الإطلاق .

أقول : المطلقات العرفية تنعكس مطلقة عامة وصفية ، لما مر .

والعرفية الوجودية تنعكس وجودية كنفسها ؛ ذلك لأنا إذا قلنا : كل (ج) (س) لا دائمًا ما دام (ج) حكمنا بأن كل ما يوصف ب( ج) فإنه يوصف, ( س ) لادائمًا .

وذلك لأن دوام الاتصاف ب(ج) المستلزم ل ( س) يقتضى دوام الاتصاف ب (س) هذا خلف .

فإذن بعض (ٮ) الذى هو (ج) إنما يوصف بـ ( ج) لادائماً ، بل فى بعض أوقات اتصافه بـ (ٮ) .

فالعكس مطلق بحسب الوصف ، وجودى بحسب ااذات .

( 9 ) وأما \_ وفى نسخة « فأما » \_ الجزئية السالبة فلا عكس لها فإنه عكن أن لا يكون كل \_ وفى نسخة بدون كلمة «كل » \_ [ - ] [ - ] أم يكون \_ وفى نسخة بدون « يكون » \_ كل [ - ] [ + ] فليس ليس \_ وفى نسخة « ليس ليس » وفى أخرى بدون تكرار ليس » \_ كل \_ وفى نسخة « كل » \_ [ - ] [ + ] .

مثل أن الحق هو أنهليس بعض الناس بضحاك بالفعل . وليس عمكن ــ وفى نسخة « يمكن » ــ أن لا يكون شيء مما هو ضحاك بالفعل أنساناً .

وهذه فائدة لا يعطى أمثالها الخلف ابتداء ، بل إنما تعطيها اللمية ؛ ولذلك لم يتنبه لها المعتمدون على الخلف .

وأما بعد التنبيه فقد يمكن أن يبين بالحلف .

قوله :

 <sup>(</sup>٩) يريد أن السالبة الجزئية غير المطلقة الضرورية ربما تكون صادقة، وعكسها
 إنما يصدق موجبة كلية ضرورية لاسالبة جزئية .

ويمثل بصدق قولنا : ليس بعض الناس ضاحكاً ، مع صدق قولنا : كل ضاحك بالضرورة إنسان ، وامتناع أن يصدق معه نقيضه الذى هو السالبة الجزئية؛ فإذن هي غير منعكسة .

وقد ذكر أثير الدين المفضل الأبهرى ، وغيره ، أن السالبة الجزئية إذا كانت عرفية وجودية فإنها تنعكس كنفسها ؛ وذلكإذا قلنا : ليس بعض (ج) (س) ما دام (ج) لادائماً ، حكمنا باتصاف شيء ما بصفى (ج) و (س) المتعاندين في وقتين مختلفين . فإذن بعض ما يوصف ب(ب) بسلب عنه (ج)ما دام موصوفاً ب(س) لا دائماً .

## الفصل الرابع إشارة إلى عكس الضروريات

(١) فأما \_ وفى نسخة « وأما » \_ السالبة الكلية الضرورية فإنها تنعكس مثل نفسها .

فإنه إذا كان بالضرورة ع[س] مسلوبة ــ وفى نسخة « مسلوب » ــ عن كل آ ج] .

ثُمُّ أَمكُن أَن يُوجِد بعض [ ب] [ ج] .

وفرض ذلك انعكس \_ وفي نسخة " العكس العكس " \_ ذلك .

وكان بعض [ ج] [ ب] على مقتضى الإطلاق الذى يعم الضرورى وغيره .

وهذا لا يُصدق ألبتة مع السلب \_ وفى نسخة « سلب » \_ الضرورى الكلى = وفى نسخة بدون كلمة « الكلى » \_ بل صدقة معه محال ، فما أدى إليه محال . ولك \_ وفى نسخة « وذلك » \_ أن تبين ذلك بالافتراض \_

(۱) أراد البيان بالخلف فأخذ نقيض المطلوب ، وكان موجبة جزئية ممكنة عامة وهو معنى قوله (ثم أمكن أن يوجد بعض ( ) (ج) وكان انعكاسها مما لم يتبين بعد) فلم يبين الكلام عليها . بل فرضها مطلقة وهو معنى قوله : [ وفرض ذلك] وإنما كان له ذلك ؛ لأن هذا الممكن هو ما لا يلزم عن فرض وجوده محال .

ثم عكس المطلقة على ما بينها من قبل ، فانعكست مطلقة عامة . تناقضُ الأصل بحسب الكيفية والكمية . ويضادها بحسب الجهة .

بل يلزمها من الممكنات العامة ما يناقض الأصل مطلقاً ، فلزم[الحلف]، وهو معنى قوله : ( بل صدقه معه محال ) . \_ وفى نسخة «بالإفراض» \_ فتجعل ذلك البعض[ د ] \_ وفى نسخة بدون كلمة ( د ) \_ فتجد بعض ما هو [ ج] قد صار [ ت ] \_ وفى نسخة بزيادة « وقد وضعت لا شيء من [ج] [ ت] هذا محال » \_

(٢) والكلية \_ وفى نسخة « وكليته » \_ الموجبة الضرورية تنعكس \_ وفى نسخة « لما » \_ وفى نسخة « لما » لين ب وفى نسخة « المطلقة العام \_ وفى نسخة « المطلقة العامة » \_ لكن لا يجبأن تنعكس ضرورية ؛ فإنه يمكن أن يكون عكس الضرورية ، فإنه يمكن أن يكون عكس الضرورية ، فإنه عكن أن يكون عكس الضروري عمكناً .

ثم رجع إلى المطلوب وقال : ( فلم يكن ما فرضناه ممكناً ، ممكناً ) . لأنه أدى إلى عال ، وهو المراد من قوله : [ فما أدى إليه محال] .

وقد تم كلامه .

ثم إنه ذكر أن ببان انعكاس الموجبة الجزئية إنما يتأتى بالافتراض ؛ لئلا يذهب الوهم إلى تحيل دور .

قوله :

 <sup>(</sup>٢) الحق أنها تنعكس جزئية موجبة مطلقة عامة ، بمثل ما مر فى المطلقات .
 وبعض المنطقيين ذهبوا إلى أنها تنعكس كنفسها ضرورية .

والشيخ أراد أن يرد عليهم ، فأشار :

أولا : إلى أنها تنعكس جزئية موجبة مطلقة عامة ، بمثل ما مر فى المطلقات وفى بعض النسخ بزيادة بل وصفية ؛ لوجوب كون المحمول لازماً لذات الموضوع ، وهو أخص من المطلقة العامة .

وبعض المنطقيين ذهبوا إلى أنها تنعكس كنفسها ضرورية .

والشيخ أراد أن يرد عليه فأشار .

أولا : إلى أنها تنعكس جزئية موجبة بمثل ما مر في المطلقات

ثم اشتغل فى الرد فقال: ﴿ وَلا يَجِبِ أَنْ تَنْعَكُسَ صَرُورِيَّةً ﴾ وبينه بمثال الإنسان

فإنه ممكن ــ وفى نسخة ، يمكن » ــ أن يكون [ج] كالضحاك ضروريا ــ وفى نسخة ، ضرورى » ــ له [ ب ]كالإنسان . و [ب ] كالإنسان غير ضرورى له [ ج] كالضحاك .

ومن قال غير هذا ، وأنشأً يحتال \_وفى نسخة « يختار » \_ فيه فلا تصدقه .

فعكسها إذن الإمكان الأعم \_ وفي نسخة « العام » \_

والموجبة الحزئية \_ وفى نسخة بدون كلمة « الحزئية » \_ الضرورية أيضاً تنعكس جزئية على ذلك القياس .

والضاحك . ثم قال: ( ومن قال غير هذا وأنشأ يحتال فيه فلا تصدقه ) أى يحتال لبيان أن العكس ضروري .

وهو أنهم يقولون : ذلك العكس . إما أن يكون ضروريبًا كالأصل . أولا مكون .

برو يعنون . فإن كان . فهو المطلوب .

و إلا فلينعكس العكس مرة أخرى إلى غير ضرورى ؛ لأن الضرورى لما انعكس إلى غير الضروري ، فغير الفم ورى أول بأن ينعكس إليه .

وغير الضرورى يُـضاد الأصل . وذلك خلف.

وهذا غير صحيح ، لأنه مبنى على أن عكس غير الضرورى ، غير ضرورى ، وهو ليس ببين . بل الضرورى وغير الضرورى ينعكسان إلى كل واحد مهما .

ثم رجع الشيخ إلى إنتاج المطلوب الذى هو إبطال مذهبهم فقال : ( فعكسها إذن الإمكان الأعمى) أى الشامل للضرورة واللاضرورة .

و إنما قال ذلك ؛ لأن المطلوب لما كان هو الرد على من زعم أنه ضرورى ، وكان البرهان عليه أنه يمكن أن يكون أيضاً غير ضرورى فى بعض المواد ، فالواجب أن يورد فى النتيجة ما يشملهما معاً ؛ لا ما يثبت ببرهان آخر .

إذ لوكان قال : إنه الإطلاق العام! في نسخة « الأعم» ــ لكانت النتيجة غير ما اقتضاه ببرهانه . (٣) والسالبة الجزئية \_ وفى نسخة بزيادة « الضرورية » \_ لا
 تنعكس لما علمت .

ومثاله: بالضرورة ليس كل حيوان إنساناً . ثم كل إنسان حيوان . ليس ليس ــ وفى نسخة بدون تكرار « ليس » ــ كل إنسان حيواناً ــ وفى نسخة « حيوان » وفى أخرى « حيواناً إنسان » ــ

وما تمسك به الفاضل الشارح: في احتمال أن يكون المكس ممكناً. وهو قوله: إن المكس قد يكون ممكناً. لايدخل في الرجود. كما لو فرض أن الإنسان لا يصير كاتباً في مدة وجوده.

فضعيف ، وذلك لأنه ينافى الأصل ، فإن الأصل يقتضى ثبوت الكاتب الذى أثبت له الإنسانية بالضرورة ، فإن الكاتب ما لم يكن كاتباً لايكون إنساناً .

ولما ثبت ، وثبت أنه إنسان . ثبت أنه حاصل أيضاً لما هو الإنسان .

قوله :

(٣) وذلك ظاهر .

وليس قرله ( إنه الإمكان الأعم ) بمناف لكونه أخص منه فىنفس الأمر على ما صرح به فى سائر كتبه .

## الفصل الخامس إشارة إلى عكس الممكنات

(۱) وأما القضايا المكنة فليس ـ وفى نسخة « فلا» ـ يجب لها عكس فى السلب ؛ فإنه ليس إذا لم يمتنع بل أمكن أن يكون لا ـ وفى نسخة « أن لا يكون ». ـ شىء من الناس يكتب ، يجب أن يمكن ولا يمتنع أن لا يكون أحد ممن يكتب ، إنساناً . أو بعض من ـ وفى نسخة « ممن » ـ يكتب إنساناً .

وكذلك هذا المثال يبين الحال فى الممكن الخاص والأخص \_ وفى نسخة « أو الأخص » \_ فإن الشيء قد يجوز أن ينفى عن شيء ، وذلك الشيء لا يجوز أن ينفى عنه شيء \_ وفى نسخة بدون كلمة «شيء» \_ لأنه موضوعه الخاص الذي لا يعرض إلا له .

(١) يريد به قول بعض الفضلاء فى بيان أن الممكن الحاص ينعكس كنفسه ، وهو أنا إذا قلنا :كل حيوان يمكن أن يكون نائماً من جهة ما هو نائم، فبعض ما هو نائم، فهو من جهة ما هر نائم، يمكن أن يكون حيواناً ؛ لأن حيوانيته ليست له من جهة ما هو نائم، حتى تكون له ضرورية من تلك الجهة ،

ورد الشيخ بأنه مغالطة ، أما :

أولا: فلأن قوله: ( من جهة ما هو نائم ) أخذ جزء من المحمول فى الأصل، والعكس جميعاً وكان يجب أن يجعل جزءاً من الموضوع فى العكس ، ويصبر العكس : فبعض ماهو نائم من جهة ما هو نائم يمكن أن يكون حيواناً .

وحينثذ يكون كذبه ظاهراً ؛ لأن النائم من جهة ما هو نائم ، لا يكون حيواناً ، ولا شيء آخر غير النائم . وأما : وأما \_ وفى نسخة « أما » \_ فى الإيجاب فيجب لها عكس . ولكن ليس يجب أن يكون فى الممكن الخاص مثل نفسه .

ولا تستمع ـ وفى نسخة « تسمع» ... إلى قول ـ وفى نسخة بدون كلمة « قول » ـ من يقول : إن الشيء إذا كان ممكناً غر ضرورى لموضوعه فإن ـ وفى نسخة « إن » ـ موضوعه يكون كذلك له . وفى نسخة بدون عارة « له » ـ ـ بدون عارة « له » ـ ـ ـ  $\frac{1}{2}$ 

وتأمل المتحرك بالإرادة كيف هو من الممكنات للحيوان ، وكيف الحيوان ضروري له .

ولا تلتفت إلى تكلفات قوم فيه ، بل كل أصناف الإمكان تنعكس فى الإيجاب بالإمكان الأعم ، فإنه إذا كان كل [ ج] [ س] بالإمكان ـ وفي نسخة بدون عبارة « بالإمكان » ـ أو بعض [ ج] [ س] بالإمكان . فبعض [ س] [ ج] بالإمكان الأعم ، وإلا فليس بممكن ـ وفي نسخة « يمكن » ـ أن يكون شيء من [ س] [ ج] .

النياً: فلأن هذا المثال. وإن كان حقًّا فهو لايفيد المطلوب؛ لأن انعكاس القضية في مادة واحدة . لايقتضى انعكاسها مطلقاً . بل عدم انعكاسها في مادة يقتضى عدم انعكاسها مطلقاً .

وقوله: (وربما قال قائل: ما بالكم لاتعكسون السالبة الممكنة الخاصة ) إشارة إلى مدهب بعض القدماء ، فإسم حكموا بأسما تنعكس جزئية ؛ لأنها في قوة موجبها ، وهي معكسة موجبة ممكنة جزئية . وإنما حكمنا بأنها لانتعكس إلى ذلك ؛ لأن العكس يجب أن أيكون بشرط بقاء الكيفية ، على ما وقع عليه الاصطلاح مها ، ولعل القائلين بالعكاسها أن أينا ذهبوا إلى ذلك بظهم عكسها في قوة سالبة ممكنة جزئية .

وقد غلطوا فيه لأن الموجبة الممكنة الخاصة لاتنعكس خاصة ، بل عامة ، ليست موجبها في قوة سالبها .

قوله : ( وقوم يدعون للسلب الجزئى الممكن عكساً) إشارة أيضاً إلى بعض مذاهبهم وباقى الفصل غنى عن الشرح.

فبالضرورة على ما علمت لاشيء من [ب] [ج] \_ وفى نسخة « من [ج] \_ وفى نسخة « فبالضرورة » ـ « من [ج] [ب] هذا خلف ـ. وفى نسخة بدل عبارة « وينعكس لا شيء من [ج] [ب] هذا خلف ـ. . . خلف » \_ فبالضرورة شيء من [ج] [ب] هذا خلف

وربما قال قائل : ما بالكم لا تعكسون السالبة الممكنة الخاصة ؛ وقوتها قوة الموجبة ؟

فنقول \_ وفى نسخة « فاعلم » \_ إن السبب \_ وفى نسخة « السلب » \_ فى ذلك آنها \_ أعنى الموجبة \_ إلى تنعكس إلى موجبة \_ وفى نسخة « إلى موجب » \_ من باب الممكن \_ وفى نسخة « الإمكان » \_ الأعم ، فلا تحفظ الكيفية .

ولو كان يلزم عكسها من الممكن الخاص ، لأمكن أن تنقلب ــ وفى نسخة « تقلب » ــ من الإيجاب إلى السلب، فتعود الكيفية فى العكس ، لكن ذلك غير واجب .

وقوم يدعون للسلب \_ وفى نسخة « للسالب » \_ الحزئى الممكن عكساً ، بسبب انعكاس الموجب الحزئى الذى فى قوته .

وحسبامهم أن ذلك يكون خاصا أيضاً ويعود أيضاً ... وفي نسخة بدون كلمة «أيضاً » ... إلى السلب .

فظنهم باطل قد تتحققه مما ـ وفي نسخة « مما » ـ سمعته .

ومن هذا المثال قولنا : يمكن أن يكون بعض الناس ليس بضحاك ولا تقول : يمكن أن يكون بعض ما هو ضحاك ليس بإنسان ه

النهج السادس الفصل الأول إشارة

إلى القضايا من جهة ما يصدق فيها أو نحوه ... وفي نسخة « ونحوه ».

(١) أصناف القضايا المستعملة فيها بين القائسين ، ومن يجرى عجراهم أربعة :

مسلمات .

ومظنونات وما معها .

ومشهات بغيرها .

ومخيلات .

أقول: لما فرغ عن بيان الأحوال الصورية للقضايا ، شرع في بيان أحوالها المادية ؛
 فإنهما يشتركان في أن البحث عنهما من حيث يتعلق بالقضايا المفردة ، متقدم على البحث عن صور الأقوال المتألفة عن القضايا ومواردها .

وقوله : « أو نحوه » أى من جهة ما تخيل؛ فإن التصورات تشبه التصديق من حيث إنه أيضاً انفعال ما للنفس تحدثها القضية .

قوله :

(١) أقول : يريد بمن يجرى بجرى القائسين ، مستعملى الاستقراءات ، والتمثيلات .
 ووجه الحصر : أن القضية :

ووجه الحضراء أن العصية

إما أن تقتضى تصديقاً. أو تأثيراً غير التصديق.

أو لاتقنضي أحدهما.

والأول :

711

(٢) والمسلمات:

إما معتقدات.

وإما مأخوذات .

(٣) والمعتقدات أيضاً \_ وفي نسخة بدون كلمة « أيضاً » \_ أصنافها

ثلاثة : الواجب قبولها

والمشهورات .

والوهميات .

إما أن يقتضي تصديقاً جازماً .

أو غير جازم .

والجازم :

اما أن يكون لسب ، أو لما يشبه السب

وما يكون لسب . فهو المسلمات .

وما يكون للببب . فهو المسلمات . وما يكون لما يشبه السبب ، فهو المشبهات بغيرها .

وغير الجازم هو المظنونات .

وما معها هو المشهورات في بادئ الرأى ، والمقبولات من وجه .

وما يقتضى تأثيراً غير التصديق ، فهو المحيلات .

وما لايقتضي تصديقاً ولا تأثيراً ، فلا يستعمل لعدم الفائدة .

(٢) وذلك لأن السبب:

إما أن يكون عن تلقاء نفس المصدق

أو من خارج .

(٣) وذلك لأن الحكم إما أن يعتبر فيه المطابقة للخارج ، أولا.

فإن اعتبر . وكان مطابقاً قطعاً ، فهو الواجب قبولها .

وإلا فهو الوهميات.

وإلا تعتبر فهو المشهورات.

قوله :

```
( ٤ ) والواجب قبولها :
أوليات
ومشاهدات .
ومحربات ، وما معها
```

ومحربات ، وما معها ، من الحدسيات والمواترات ، وقضايا قياساتها معها

(٤) وذلك لأن العقل :

إما أن لايحتاج فيه إلى شيء غير تصور طرقي الحكم .

أو يحتاج .

**والأول : ه**و الأوليات .

والثانى : لايخلو .

إما أن يحتاج إلى ما ينضم إليه ويعينه على الحكم .

أو ينضم إلى المحكوم عليه .

أو إليهما معاً .

والأول : هو المشاهدات .

والثاني : لاغلو :

إما أن يكون تحصيل ذلك الشيء ، بالاكتساب.

أو لايكون .

وما بالاكتساب :

إما أن يكون بالسهولة .

أو لابالسهولة .

والأول : هو الحدسيات.

والثانى : ليس من المبادئ ، بل هو العلوم المكتسبة .

وما ليس بالاكتساب ، فهو القضايا التي قياساتها معها .

وما بحتاج فيهما إلى كليهما :

فإما أن يكون من شأنه أن يحصل بالإحساس ، وهو المتواترات .

(٥) فلنبدأ بتعريف أنحاء الواجب قبولها . وأنواعها من هذه الحملة .

فأما الأوليات فهى القضايا التى يوجبها العقل الصريح لذاته ، ولغريزته ـ وفى نسخة « ولغريزتيه ـ لا لسبب من الأسباب الحارجية عنه ؛ فإنه \_ وفى نسخة « وإنه » \_ كلما وقع للعقل التصور . لحدودها \_ وفى نسخة « بحدودها » بالكنه ، وقع له ، التصديق فلا يكون

وإما أن لا يكون . وهو المجر بات .

فهذه ستة أقسام .

وظاهر كلام الشيخ يقتضي أنه جعلها أربعة أقسام :

أحدها : ما لابحتاج فيه العقل إلى شيء غير تصور طرق الحكم ، وهو الأوليات .

وثانيها : ما يستعان فيه بالحواس ، وهو المشاهدات .

وثالثها : ما يحتاج فيه إلى غير تصور الطرفين :

وهو إما خيى ، وهو المجربات وما معها ، من الحدسيات . والمتواترات .

وإما ظاهر غير مكتسب ، وهو القضايا التي قياساتها معها .

وأما الظاهر المكتسب ، فليس يقع في المبادئ .

واعلم أن هذه التمسيات ليست بذاتية؛ فإن الأقسام قد تتداخل باعتبارات . كما سيجيء بيانه ؛ ولذلك جعلها الشيخ أصنافاً . لأأنواعاً .

قوله :

(٥) أقول : الحكم الذي له علة فهو إنما يجب إذا اعتبر مع علته . ولا يجب بدون ذلك .

والحكم اليقيني هو الواجب في نفسه ، الذي لايتغير . وهو الذي يجب قبوله .

فكل حكم عرف بعلته فهو يقيني ، وما لا يعرف بعلته ، فهو ليس بيقيني . سواء كان له علة أولا .

والعلة قد تكون هي أجزاء القضية .

وقد تكون شيئاً خارجاً عنها .

- وفى نسخة بدون عبارة « التصديق فلا يكون » - للتصديق فيها - وفى نسخة « فيه » - توقف إلا على وقوع التصور والفطانة - وفى نسخة « والفطامة » - للتركيب .

ومن هذه ... وفى نسخة « ومن هذا » ... ما هو جلى للكل؛ لأنه واضح تصور ... وفى نسخة « واضح وتصور » ... الحدود

ومنها \_ وفى نسخة « ومنه » \_ مار بما خنى وافتقر إلى تأمل الحفاء \_ وفى نسخة « تأمل لحفاء » وفى أخرى « خفاء » بدون كلمة « تأمل » \_ فى تصور حدوده .

فإنه إذا التبس التصور التبس التصديق وهذا القسم لا يتوعر \_\_ وفى نسخة «المشتغلة»\_\_ وفى نسخة «المشتغلة»\_ النافذة فى التصور .

(٦) وأما المشاهدات فكالمحسوسات ، وهي ـ وفي نسخة « فهي » ـ القضايا التي إنما نستفيد التصديق مها من الحس .

وهو الحكم الأولى الذي يوجبه العقل الصريح . لنفس تصور أجزاء القضية . لا بسبب خارج .

فإن كانت أجزاء القضية جلية التصور ، جلية الارتباط ، فهو واضح للكل . وإن لم يكن كذلك ، فهو واضح لمن تكون جلية عنده ، غير واضح لغيره .

وإذا توقف العقل في الحكم الأولى بعد تصور الأجزاء فهو :

إما لنقصان الغريزة ، كما يُكون للبله والصبيان .

وإما لتدنيس الفطرة بالعقائد المضادة للأوليات ، كما يكون لبعض العوام والجهال قوله :

(٦) أقول : هذه ثلاثة أصناف :

أحدها : نجده بحواسنا الظاهرة ، كالحكم بأن النار حارة .

والثانى : ما نجده بحواسنا الباطنة ، وهي القضايا الاعتبارية . بمشاهدة قوى غير الحس الظاهر .

مثل حكمنا بوجود الشمس ، وكونها \_ وفى نسخة «وأنها» \_ مضيئة وحكمنا بكون \_ وفى نسخة « بأن » \_ النار حارة .

وكقضايا اعتبارية لمشاهدة ــ وفى نسخة «بمشاهدة » ــ قوى غير الحس ، مثل معرفتنا بأن لنا فكرة ، وأن لنا خوفاً وغضباً . وأنا ــ وفى نسخة « وأن » وفى أخرى « وأما » ــ نشعر بذواتنا وبأفعال ذواتنا .

(٧) وأما المحربات فهى قضايا وأحكام تتبع مشاهدات منا \_ وفى نسخة « مما » \_ تتكرر فتفيد ادكاراً بتكررها .. وفى نسخة « بتكرارها » \_ فيتأكد منها عقد قوى لا يشك فيه .

وليس على المنطقى أن يطلب السبب فى ذلك ، بعد أن لا يشك فى وجوده فر مما أوجبت التجربة قضاء جزماً .

الثالث: ما نجده بنفوسنا ، لا بآلاتها ، وهي كشعورنا بذاتنا و بأفعال ذواتنا والأحكام الحسية ، جميعها جزئية ؛ فإن الحس لايفيد إلا أن هذه النار حارة ، وأما الحكم بأن كل نار حارة ، فحكم عقلى ، استفاده العقل من الإحساس بجزئيات ذلك الحكم ، والوقوف على علله ، ويجرى مجرى المجربات من وجه .

قوله :

(٧) أقول : المجربات تحتاج إلى أمرين :

أحدهما: المشاهدة المتكورة .

والثانى: القياس الخني .

وذلك القياس هو أن يعلم أن الوقوع المتكرر على نهج واحد لايكون اتفاقيبًا، فإذن هو إنما يستند إلى سبب .

فيعلم من ذلك أن هناك سبباً ، وإن لم تعرف ماهية ذلك السبب .

وكلما علم حصول السبب حكم بوجود المسبب قطعاً ؛ وذلك لأن العلم بسببية السبب ، وإن لم تعرف ماهيته ، يكني في العلم بوجود المسبب .

والفرق بين التجربة والاستقراء :

أن النجربة تقارن هذا القياس .

ور بما أوجبت قضاء أكثر ينًا .

ولا تخلو عن قوة قياسية خفية تخالط المشاهدات .

وهذا مثل حكمنا أن الضرب بالحشب مؤلم . وإنما تنعقد التجربة - و نسخة « بالتجربة » - إذا أمنتالنفس كون الشيء بالاتفاق .

وتنضاف إليه أحوال الهيئة \_ وفى نسخة بدون كلمة « الهيئة » \_ فتنعقد التجربة .

ثم إن النجربة قد تكون كليًّا ، وذلك عند ما يكون تكرر الوقوع بحيث لا يحتمل معه تجويز اللاوقوع .

وقد يكون حكم واحد .

مجرباً كليًّا عندْ شخص.

وأكثريثًا عند آخر ،

وغير مجرب أصلا عند ثالث.

ولا يمكن إثبات المجرب للمنكر الذي لم يتول النجربة .

قوله: [ وليس على المنطق أن يطلب السبب في ذلك ، بعد أن لايشك في وجوده] إنما ذلك على الفلسفي الناظر في كيفية استناد المسببات إلى أسبابها .

فانحرب عند المنطق من المبادئ .

وعند الفلسني ليس من المبادي .

قوله: [ وتنضاف إليه أحوال الهيئة فتنعقد التجربة ] فالمشاهدة إذا تكررت مقرونة بهيئة ما ، من وقوع في زمان بعينه، أو مكان بعينه ، أو على وجه معين ، أو مع شيء لا غير ، فالحكم الكلى إنما يحصل مقيداً بتلك القيود والشرائط . فلا يحصل مطلقاً علما البتة .

وذلك كمن شاهد أن كل مولود بالزنج فهو أسود ، فله أن يحكم كذلك ، وليس له أن يحكم أن كل مولود أينا كان فهو أسود .

والاستقراء لايقارنه .

( ۸ ) وثما يجرى مجرى المحربات الحدسيات .

وهي قضايا مبدأ الحكم بها حدس من النفس قوى جدا ، فزال معه الشك ، وأذعن له الذهن .

فلو أن جاحداً جحد ذلك ؛ لأنه لم يتول الاعتبار الموجب لقوة ذلك الحدس ، أو على سبيل المذاكرة - وفى نسخة + المناكرة + لم يتأت أن يتحقق + وفى نسخة + يحقق + له ما تحقق عند الحادس مثل قضائنا + وفى نسخة + قضايانا + بأن نور القمر من الشمس + وفى نسخة + بأن القمر من نور الشمس + لميثات + وفى نسخة + لميثات + وفى نسخة + لميثار النور فه .

وفيها أيضاً قوة قياسية . وهي نشديدة المناسبة للمجربات .

وينبغى أن يفرق بين ما يقارنه بالذات .

وبين ما يقارنه بالعرض ؛ لئلا يغلط .

فالحاصل أن النجربة تعطى الحكم الكلى مقيداً ، والعقل المجرد هو الذي بعطيه مطلقاً، كما أن الحس الذي يعطيه جزئيًا .

: قوله

(٨) أقول : هي جارية مجرى المجربات في الأمرين المذكورين . أعنى :
 تكرار المشاهدة .

ومقارنة القياس.

إلا أن السبب في الحجربات معلومة السببية ، غير معلوم الماهية .

وفي الحدسيات معلوم بالوجهين .

وإنما توقف عليه بالحدس ، لا بالفكر ؛ فإن المعلوم بالفكر ، هو العلم النظرى. فليس من المبادئ.

وسيأتى الفرق بين ، الفكر » و ، الحدس » فى ، النمط الثالث » .

ولما كان السبب غير معلوم فى المجربات ، إلا من جهة السببية فقط كان القباس المقارن لجميع المجربات قياساً واحداً . ( 9 ) وكذلك القضايا التواترية \_ وفى نسخة « المتواترية » \_ وهى التي تسكن إليها النفسسكوناً تاماً يزول عنه \_ وفى نسخة « معه » \_ الشك لكترة الشهادات ، مع إمكانه بحيث تزول الريبة عن وقوع تلك الشهادات على سبيل الاتفاق والتواطؤ \_ وفى نسخة « والمواطأة » \_

وهذا مثل اعتقادنا بوجود « مكة » و وجود « جالينوس » و « إقليدس » ـ وفى نسخة « وأوقليدس » وغيرهم \_ وفى نسخة « وغيرها » \_ .

ومن حاول أن يحصر هذه الشهادات في مبلغ عدد معلوم \_ وفي نسخة بدون كلمة « معلوم » \_ فقد \_ وفي نسخة « فقال » \_ أحال ؟ فإن ذلك ليس متعلقاً \_ وفي نسخة « معلقاً » \_ بعدد تؤثر الزيادة والنقصان فيه وإنما الرجوع \_ وفي نسخة « المرجوع » \_ نيه إلى مبلغ يقع معه اليقين \_ وفي نسخة « واليقين » وفي أخرى سخة « واليقين » وفي أخرى « فالتبين » \_ هو القاضى بتوافى \_ وفي نسخة « بتوافر » \_ الشهادات ، لا عدد الشهادات .

وهذه أيضاً لا يمكن أن ُيقنع جاحدها ، أو ُيسكت بكلام .

والمقارن للحدسيات لايكون كذلك ، فإنها أقيسة تحتلفة ، حسب اختلاف العلل في ما هيتها .

والحدسيات أيضاً تختلف بالقياس إلى الأشخاص ، كالمجربات . ولا يمكن إثباتها - وفي نسخة « إثباته » ـــ لفير الحادس ؛ ولذلك تعد من المبادئ .

قوله :

<sup>(</sup> ٩ ) أقول : الشهادات :

قد تكون قولية .

وقد لاتكون ، كالأمارات .

والرجوع فيه إلى حصول اليقين، وزوال الاحتمال الوثوق بعدم مواطأة الشهداء.

(١٠) وأما القضايا التي قياساتها معها \_ وفى نسخة «معها قياساتها» \_ فهى قضايا إنما يصدق فيها لأجل وسط . لكن ذلك الوسط ليس مما يعزب عن اللدهن فيحوج فيه اللدهن إلى طلب ، بل كلما \_ وفى نسخة « حد » \_ « كما » \_ أخطرت \_ وفى نسخة « أخطر» \_ حدى \_ وفى نسخة « حد » \_ المطلوب بالبال ، خطر الوسط بالبال \_ وفى نسخة بدون عبارة « بالبال » \_ خطر الوسط بالبال \_ مثل قضائنا بأن الاثنين نصف الأربعة .

فقد استقصينا القول في تعديد أصناف القضايا الواجب قبولها ، من جملة المعتقدات ، من جملة المسلمات.

(١١) فأما المشهورات من هذه الحملة:

فمنها أيضاً هذه الأوليات ونحوها ثما يجب قبوله . لا من حيث هي واجب قبولها . بل من حيث عموم الاعتراف بها .

وامتناع اجتماعهم على الكذب .

وبعض الظاهريين من نقلة الحديث . ذهبوا إلى أنه يحصل بشهادة أربعين من الثقات . فرد الشيخ عليهم .

واعلم أن المتواترات أيضاً تشتمل علىتكوار وقياس . إلا أن الحاصل بالتواتر هو علم جزئى ، من شأنه أن يحصل بالإحساس ، وذلك لايعتبر التواتر إلا فيا يستند إلى المشاهدة . فحكم المتواترات حكم المحسوسات ؛ ولذلك لا يقع فى العلوم بالذات .

قوله :

( ١٠ ) أقول : هذه تسمى فطرية القياسات.

والقياس فى قوله : [ الاثنان نصف الأربعة] لأن الاثنين عدد قد انقسمت الأربعة إليه . وإلى ما يساويه . وكل ما ينقسم عدد إليه وإلى ما يساويه فهو نصف ذلك العدد . قوله :

(١١) كما أن المعتبر فى الواجب قبولها ، كونها مطابقة . لما عليه الوجود . فالمعتبر فى المشهورات كون الآراء عليها مطابقة .

فبعض القضايا أولى باعتبار . ومشهور باعتبار .

ومها الآراء المسهاة بالمحمودة ، وربما خصصناها باسم المشهورة ، إذ لا عمدة لها ــ وفي نسخة « لا عمدتها » ــ إلا الشهرة .

وهي آراء ، لو خلي الإنسان وعقله المحرد ، ووهمه ، وحسه ، ولم يؤدب بقبول قضاياما ــ وفي نسخة « قضاياها » ــ والاعتراف مها .

ولم يمل الاستقراء بظنه القوى إلى حكم . لكثرة الحزنيات . ولم يستدع إليها ما فى طبيعة الإنسان من الرحمة والحبجل ، والأنفة ، والحمية . وغير ذلك .

لم يقض بها الإنسان طاعة لعقله . أو وهمه . أو حسه .

مثل حكمنا أن \_ وفى نسخة « بأن » \_ سلب مال الإنسان قبيح ، وأن الكذب قبيح لا ينبغي أن يقدم عليه .

والفرق بينها وبين الأوليات ما ذكره الشيخ من أن العقل الصريح الذي لايلتفت إلى شيء غير تصور طرفي الحكم إنما يحكم بالأوليات من غير توقف .

ولا يحكم بها ، بل يحكم مها بحجج تشتمل على حدود وسطى ، كسائر النظريات ، ولذلك يتطرق التغير إليها ، دون الأوليات ، فإن الكذب قد يستحسن إذا اشتمل على مصلحة عظيمة . والكل لايستصغر بالقياس إلى جزئه في حال من الأحوال .

وللشهرة أسباب:

منها : كون الشيء حقًّا جليًّا ، كقولنا : الضدان لايجتمعان .

ومنها : ما يناسب الحتى الجلى ، وبخالفه بقيد خلى . فيكون مشهوراً مطلقاً . وحقاً مع ذلك القيد ، كقولنا : حكم الشيء حكم شبيهه ، وهو حق لا مطلقاً ، ولكن فيا هو شبيه له .

ومها : كونه مشتملا على مصلحة شاملة للعموم كقولنا : العدالة أحسن .

وقد يسمى بعضها بالشرائع غير المكتوبة ؛ فإن المكتوبة منها ربما لايعم الاعتراف بها . وإلى ذلك أشارالشيخ بقوله : ( وما تتطابق عليه الشرائع الإلهية ) .

ومنها : كون بعض الأخلاق والانفعالات مقتضية لها ، كقولنا : الذب عن الحرام واجب ، وإيذاء الحيوان ، لا لغرض ، قبيح .

ومن هذا الحنس ما يسبق إلى وهم كثير من الناس ، وإن صرف كثيراً منهم ـ وفي نسخة بدون عبارة « منهم » ـ عنه الشرع ، من قبح ذبح الحيوان . إتباعاً لما في الغريزة . من الرقة . لمن تكون غريزته كذلك، وهم أكثر الناس . وليس شيء من هذا يوجبه ـ وفي نسخة « الوجيه » ـ العقل الساذج .

ولو توهم الإنسان ـ وفى نسخة بدون كلمة « الإنسان » ـ نفسه ، وأنه خلق دفعة ، تام العقل ، ولم يسمع أدبا ، ولم يطع انفعالا نفسانيًا أو خلقيًا \_ وفى نسخة « أو خلقا » ـ لم يقض فى أمثال هذه القضايا بشيء، بل أمكنه أن يجهلها ـ وفى نسخة « يجهله » ـ ويتوقف فيها \_ وفى نسخة « فه » ـ

وليس كذلك حال قضائه أن الكل أعظم من الحزء .

وهذه المشهورات قد تكون صادقة . وقد تكون كاذبة .

وإذا كانت صادقة ليست تنسب إلى الأوليات ونحوها، إذا \_ وفى نسخة بدون كلمة «إذا » \_ لم تكن بينة الصدق عند العقل الأول إلا بنظر وفكر \_ وفى نسخة بدون عبارة « وفكر » \_ وإن كانت محمودة عنده .

ومها : ما يقتضيه الاستقراء . كقولنا : العلم بالمتقابلات واحد ؛ لكونه بالمتضادات والمتضايفات . وغيرها كذلك . ويشترك الجميع في أنها :

إما أن تكون مشهورة .

عند الكل كقولنا : الإحسان إلى الآباء حسن .

أو عند الأكثرين : كقولنا : الإله واحد .

أو عند طائفة : كقولنا : التسلسل محال ، وهو مشهور عند بعض أهل النظر ـــ وفي السخة ، أهل المناظرة ، ـــ

والصادق غير المحمود . وكذلك الكاذب غير الشنيع . ورب ـ وفي نسخة « فرب » ـ شنيع حق . ورب محمود كاذب .

فالمشهورات \_ وفى نسخة اعتبار عبارة « فالمشهورات » أول فصل جديد عنوانه « تذنيب» \_

إما من الواجبات .

وإما من المسلمات .

\_ وعند هذا الحد تقف بعض النسخ \_ وفى أخريات بحذف كلمة « المسلمات » أو « التأديبات » أو « التأديبات » مع زيادة ما يلى : [ الصلاحية ، وما تتطابق \_ وفى نسخة « تطابق » \_ عليها الشرائع الإلهية .

وإما خلقيات وانفعاليات .

وإما استقرائيات ، وهي إما بحسب الإطلاق .

وإما بحسب أصحاب صناعة  $_{-}$  وفي نسخة  $_{+}$  بعدل  $_{-}$  بعدب أصحاب صناعة  $_{-}$   $_{-}$  وملة  $_{-}$ 

(۱۲) وأما القضايا الوهمية الصرفة . فهى قضايا كاذبة . إلا أن الوهم الإنساني يقضى بها قضاء شديد القوة ؛ لأنه ليس يقبل ضدها والآراء المحمودة هي ما تقتضيه المصاحة العامة ، أو الأخلاق الفاضلة . وهي الذائعات .

وقد تتقابل المشهورات كقولنا : الحياة مؤثرة ، باعتبار ، ومرت الشهداء مؤثر باعتبار .

قوله :

(١٢) أحكام الوهم في المحسوسات حقه أن يصدقه العقل فيها .

ولتطابقها كانت ما بجرى مجرى الهندسيات. شديدة الوضوح. لايكاد يقع فيها اختلاف آراء.

الاشارات والتنبهات

ومقابلها . بسبب أن الوهم تابع للحس .

فما لا يوافق الحس ــ وفي نسخة « المحسوس » ــ لا يقبله الوهم .

ومن المعلوم أن المحسوسات إذا كان لها مبادئ وأصول كانت تلك قبل المحسوسات ، ولم تكن محسوسة ... وفي نسخة « محسوساً » ... ولم يكن وجودها على نحو وجود المحسوسات . فلم يمكن ... وفي نسخة « يكن » ... أن نتمثل ذلك الوجود في الوهم ؛ ولهذا فإن الوهم نفسه وأفعاله لا تتمثل في الوهم . ولهذا ما يكون الوهم مساعداً للعقل في الأصول التي تنتج وجود تلك المبادئ .

فإذا تعديا معاً إلى النتيجة نكص الوهم وامتنع عن قبول ما سلم موجبه .

وهذا الضرب من القضايا أقوى فى النفس من المشهورات التي ليست بأولية .

وأما فى المعقولات الصرفة إذا حكمت أحكام تخص المحسوسات ، فهى كاذبة ، يكذبه العقل . وبأتى بمقدمات لامنازعة فيها بينهما ، ويؤلفها على صورة مقبولة عندهما ، فينتج ما يناقض حكم الوهم . ويكابر الوهم فى الامتناع عن قبول النتيجة ، بعد قبول المتقدمات والتأليف . المقتضيين إياها لذاتهما .

وأحكام الوهم فيها هي المسهاة بالوهميات الصرفة .

وتلك المعقولات إما أمور جزئية. هي مبادئ المحسوسات .

وإما أمور كلية يعمها ويعم غيرها . وهو معنى قوله: [ فى أمور متقدمة على المحسوسات أو أعم منها] .

وتكون أحكامه عليها على وجه يمتنع أن يكون عليه .. . وفى نسخة ٩ عليها ٥ – كالحكم بأن كل موجود ذو وضع . فإنه يمتنع أن يكون بعض الموجودات كذلك .

وعلى وجه يجبأن يكون في المحسوسات كذلك ؛ فإن كل محسوس يجب أن يكون

وتكاد تشاكل الأوليات وتدخل فى المشهات بها ـ وفى نسخة بدون عبارة « بها « \_ وهى أحكام النفس فى أمور متقدمة على المحسوسات . أو أعم منها على نحو ما يجب أن لا يكون لها . وعلى \_ وفى نسخة « أو على » ـ نحو ما يجب أن يكون أو يظن فى المحسوسات.

مثل اعتقاد المعتقد أن لابد من خلاء ينهى إليه الملاء إذا تناهى . وأنه لا بد فى كل موجود من أن يكون مشاراً . إلى جهة وجوده .

وهذه الوهميات لو لا مخالفة السنن الشرعية لها \_ وفى نسخة بدون عبارة « لها » \_ لكانت تكون \_ وفى نسخة بدون كامة « تكون » \_ مشهو رة. وإنما تثلم فى شهرتها الديانات الحقيقية . والعلوم الحكمية .

ولا يكاد المدفوع عن ذلك يقاوم نفسه فى دفع ذلك لشدة استيلاء الوهم . على أن ما يدفعه الوهم ولا يقبله إذا كان فى المحسوسات فهو مدفوع منكر .

وهو مع أنه باطل شنيع ليس بلا شهرة بل تكاد أن تكون من ــ وفى نسخة بدون كلمة « من »ــ الأوليات والوهميات التي لا تزاحم من غبرها مشهورة ولا ينعكس .

فقد فرغنا من أصناف المعتقدات من جملة المسلمات.

ذا وضع ، أو يظن أنها كذلك ، كالحلاء ، فإنه يظن أن عدم الممانعة فها بين المحسوسات المانعة خلاء .

قوله: [ ولا يكاد المدفوع عن ذلك يقاوم نفسه فى دفع ذلك لشدة استيلاء الوهم ] . أى لا يكاد من دفع عن القول بالحلاء مثلا أن يقاوم نفسه . فبذهب إلى خلاف ما يقتضيه وهمه .

قوله: [ على أن ما يدفعه الرهم ولايقبله. إذا كان فى المحسوسات نهو مدنوع منكر] يريد ما ذكرناه أولا ، وهو مع أنه باطل . شنيع ، وذلك لأن أحكام الوهم مشهورة . فى

(١٣) وأما المأخوذات: فمنها مقبولات.

ومنها تقريريات ــ وفي نسخة « تقريرات » ــ

وأما المقبولات من جملة المأخوذاتُ ، فهي آراء مأخوذة عن

- وفي نسخة « من » - جماعة كثيرة من أهل التحصيل .

أو من نفر . أو من ــ وفى نسخة بدون كلمة « من » ــ إمام يحسن به ــ وفى نسخة « من » ــ الظن .

وأما التقريريات فإنها المقدمات المأخوذة بحسب تسليم المخاطب ، أو التي يلزم قبولها . والإقرار بها في مبادئ العلوم ، إما مع استنكار ما ... وفي نسخة « استنكار » بدون كلمة « ما » ... وتسمى مصادرات .

وإما مع مسامحة ما ... وفي نسخة « وما » ... وطيب نفس ، وتسمى أصولا موضوعة .

ولهذه موضع منتظر .

الأكثر ؛ لأنه أقرب إلى المحسوسات . وأوقع فى ضمائر الجمهور .

. قوله :

(١٣) أقول : هي إما أن تقبل ويحكم بها .

وإما أن لاتقبل . بل يحكم بها لغرض ما .

والأول : مقبولات . إما عن جماعة . كما عن المشائين أن للفلك طبيعة خاصة . أو عن نفر كأصول الأرصاد عن أصحابها .

أو عن نبي وإمام . كالشرائع والسن .

أو عن حكم كأحكام تنتسب إلى بقراط . كالطب .

أو عن شاعر كأبيات تورد شواهد .

أو تكون مقبولة من غير أن تنسب إلى مقبول عنه ، كالأمثال السائرة .

وقيل : المأخوذات : إما بتسليم ممن هو أعلى مرتبة ، وهو المقبولات .

أو ممن هو أدنى مرتبة ، وهو الموضوعات فى مبادئ العلوم .

(18) وأما المظنونات فهى أقاوبل وقضايا وإن كان يستعملها المحتج بها ــ وفى نسخة بدون عبارة « بها » ــ جزماً ؛ فإنه إنما يتبع فيها مع نفسه غالب الظن . من دون أن يكون جزم ــ وفى نسخة « جزم من » ــ العقل منصرفاً عن مقابلها .

وصنف من جملها المشهورات . بحسب بادئ الرأى غير المتعقب وهى التى تعافص الذهن فتشغله عن أن يفطن الذهن لكومها مظنونة . أو كومها مخالفة للشهرة . إلى ثانى الحال .

نكأن ــ وفى نسخة « وكأن » ــ النفس تذعن لها فى أول ما تطلع علمها. فإن رجعت إلى ذاتها عاد الإذعان ــ وفى نسخة « ذلك الإذعان » ــ طنًا ، أو تكذيباً ــ وفى نسخة « وتكذيباً » ــ

أو بمن هو مقابل وهو أأواقعة في المجادلات .

وَالْأَخْيَرَانَ هُمَا التَّقُرُ رَيَاتُ . وَالْبَاقِي ظَاهُرُ .

<sup>( 18 )</sup> قد ذكرنا في صدر الكتاب أن الظن قد يطلق :

بإزاء اليقين على الحكم الحازم .

والمطابق غير المستند إلى علمته . كاعتقاد المقلد .

وعلى الجازم غير المطابق . أعلى الجهل الركب .

وعلى غير الجازم الذى يرجح فيه أحا. طرفى النقيض على الآخر ، مع تجويز الطرف الآخر جميعاً .

ويطلق تارة على الأخير من هذه الأقسام وحده ، وهو السمى بالظن الصرف . والمظنونات المذكورة ههنا ، من هذا القبيل لاغير فى نفس الأمر ، وإن كان المستعمل إياها فى الحجج الحطابية يصح الحزم بها ، ولا يتعرض لتجويز مقابلاتها . والمرجح :

قد تكون شهرة حقيقية .

وقد يكون استنادأ إلى صادق .

وقد يكون غير ذلك .

وأعنى بالظن ههنا ميلا من النفس . مع شعور ــ وفى نسخة « شعوره » ــ بإمكان المقابل .

ومن هذه المقدمات قول القائل: « انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً ». وقد تدخل المقبولات في المظنونات. إذا كان الاعتبار من جهة ميل النفس \_ وفي نسخة « نفس » \_ يقع هناك مع شعو رباه كان المقابل. (١٥) وأما المشبهات فهي التي تشبه شيئاً من الأوليات. أو المشهورات \_ وفي نسخة « أو من المشهورات » \_ ولا تكون هي هي بأعيانها.

والأول : يعرف بالمشهورات في بادئ الرأي .

والثانى : هو المسمى بالمقبولات .

وهما قسهان مفردان باعتبار غير ما يعتبر فى المظنونات الصرفة . وإن كانا يدخلان تحت المظنونات . أى من حيث يصدق عليها ما يعتبر فى المظنونات .

وأما القسم الثالث : وهو الذى يكون المرجع فيه غير ذلك ، فهو المظنون المطلق . ويدخل فيه التجربيات الأكثرية . وما يناسبها من المتواترات . والحدسيات . أعنى غير البقينية مها .

وقد أورد الشيخ فى مثال القسم الأول قولهم : « انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً » .

والمشهور الحقيق ما يقابله برجه وهو أن يقال : « لاتنصر الظالم . وإن كان أخاك « . ولل محمان مظنونان باعتبارين ، كما يقال : فلان الذي من داخل الحصن والله المعالم المعال

يكلم الحصوم المقابلة من خارج جهراً . خائن ؛ فإنه مظنون من حيث إنه يتكلم مع الحصوم ويؤكد إثبات تكلمه معهم كون ذلك جهراً .

ونقيضه مظنون أيضاً من حيث إنه يتكلمجهراً . إذ لوكان خاثنا لأعنى كلامه . قوله :

<sup>(</sup>١٥) التي تشبه الأوليات . فقد تقع في المغالطات ، والتي تشبه المشهورات فقد تقع في المشاغبات .

وهي إما لفظية .

وذلك الاشتباه:

يكون إما بتوسط اللفظ .

وإما بتوسط المعنى .

والذى يكون بتوسط اللفظ فهو إما \_ وفى نسخة بدون كلمة « إما » \_ أن يكون اللفظ فهما واحداً والمعنى مختلفاً .

وقد يكون المعنى مختلفاً بحسب وضع اللفظ نفسه . كما يكون في المفهوم من لفظ ـ وفي نسخة « لفظة » ـ العين .

وربما خلى ذلك جدًّاكما يخلى فى النور إذا أخذ ــ وفى نسخة «كما إذا أخذ » ــ تارة بمعنى ــ وفى نسخة «لمعنى » ــ البصر ــ وفى نسخة «المبصر » ــ وأخرى بمعنى الحق عنذ العقل .

وقد یکون بحسب ما یعرض ـ وفی نسخة « عرض » ـ الفظ فی ترکیبه .

\_\_\_

وإما معنوية .

واللفظية ستة .

هي التي تقع بسبب الاشتراك .

إما في اللفظ المفرد خسب جوهره . كالعين .

أو بحسب أحواله الداخلة فيه . كالتصاريف .

أو العارضة له من خارج كالأعجام .

وإما المركب فى تركيبه الذى يمكن أن يحمل على معنيين . أو فى جهة التركيب ، ــ وفى نسخة ، أو فى وجود التركيب، ــ وعدمه . فيظن المركب غير المركب . أو غير المركب مركباً .

وفد ذكر الشيخ ههنا ثلاثة أوجه :

أحدها : أن يكون المعنى مختلفاً بحسب جرهر اللفظ المفرد .

وقسمه إلى :

ظاهر كالعين .

إما في نفس تركيبه كقول ــ وفي نسخة « مثل قول » ـــ القائل « غلام حسن » بالسكونين .

أو بحسب اختلاف دلائل \_ وفى نسخة « دليل » \_ حروف الصلات فيه التي لا دلائل \_ وفى نسخة « دليل » \_ لها بانفرادها ، بل الفائدة \_ وفى نسخة بدون كلمة « الفائدة » \_ إنما تدل بالتركيب ، وهي الأدوات بأصنافها .

مثل ما يقال : ما يعلم الإنسان . فهو كما يعلمه .

فتارةً [ هو ] يرجع إلى ما يعلم . وتارة إلى الإنسان .

وقد یکون بحسب ما یعرض للفظ من . ... وفی نسخة « فی » ... تصریفه وقد یکون علی وجوه أخر ... وفی نسخة ... « أخرى » ... قد بینت فی مواضع أخر ... وفی نسخة بدون عبارة « قد بینت فی مواضع أخر » ... من حقها أن تطول فها الفروع وتكثر .

إلى ما يختلف بسبب حذف العوارض التي لم تحذف لما كان مشبهاً . كقولتا: « غلام حسن " « بالسكونين ؛ فإن الغلام يمكن أن يكون مضافاً إلى حسن . و يمكن أن يكون موصوفاً به ، و يتميز أحدهما عن الآخر عند التحريك .

وإلى ما ليس كذلك ، كما هو بحـب اختلاف دلائل الصلات.

وثالثها : ما يكون بحسب تصريف اللفظ . وهو القسم الثانى من السنة المذكورة . وأشار بقوله : [ وقد يكون على وجوه أخرى ] إلى باقى الأقسام .

واسار بفوله . [ وقد يحون على وجوه احرى ] إلى بهى الاقسام . **وأما المعنوية :** فقد تكون جميعها بحسب ما يذكر في المخالطات سبعة .

#### وتنقسم :

إلى ما يتعلق بالقضايا المفردة .

و إلى ما يتعلق بالمؤلفة .

وخني كالنور .

وثافيها : ما يقع بحسب التركيب ، وهو القسم الرابع .

وقسمه :

أما ــ وفى نسخة « وأما » ـ الكائن بحسب المعنى ، فمثل ما يقع بسبب إيهام العكس .

مثل أن يؤخذ: كل ثلج أبيض ، فيظن أن كل أبيض ثلج .

وكذلك إذا أخذ لازم الشيء ، بدل الشيء . فيظن أن حكم اللازم حكمه

مثل أن يكون الإنسان يلزمه أن يتوهم ... وفي نسخة « متوهم » .. ويلزمه أنه مكلف عناطب . فهو مكلف .

وكذلك إذا وصف الشيء بما وقع منه على سبيل العرض . مثل الحكم على السقمونيا بأنه يبرد ـ وفى نسخة « مبرد » ــ إذا ــ وفى نسخة « إذ » ــ أشبه ما يبرد من جهة .

وكذلك أشياء أخر تشبه هذه .

والأول : ثلاثة :

أولها : إيهام العكس ، كقولنا : كل أبيض ثلج ، لأن الثلج أبيض .

والنبها : سوء اعتبار الحمل . كقولنا : الشيء موجود مطلقاً ؛ لكونه موجوداً بالقوة مثلا. واللها : أخذ ما بالعرض مكان ما بالذات . وهو يكون بأن يؤخذ لازم الشيء

او مازومه او عارضه . او معروضه . بدله . او مازومه او عارضه . او معروضه . بدله .

فمثال ما يؤخذ الموضوع بدله قولنا : كل ذى وهم مكلف . لأن الإنسان مكلف . وذو وهم .

ومثال ما يؤخذ عارض المحمول بدله. قولنا السقىونيا تبرد ؛ لأنه يزيل المسخن ، ويعرض لمزيل المسخن أن يبرد ؛ فإذن قد وصف بما وقع منه على سبيل العرض ، إذ اشتبه المبرد بالذات من جهة التبرد الحاصل معهما .

والشيخ اقتصر من هذه الثلاثة على اثنين .

والأربعة الى لم يذكرها هى المتعلقة بالمؤلفة . وهى جمع المسائل فى مسألة . ووضع ما ليس بعلة علة . والمصادرة على المطلوب . وسوء التركيب . وسيجىء ذكرها .

**قوله** :

(١٦) وبالحبملة كل ما بتزوج من القضايا على أنه بحال يوجب تصديقاً - لأنه \_ وفي نسخة «على أنه » \_ بشبه \_ وفي نسخة « مشبه » وفي أخرى « شيبه » \_ أو يناسب \_ وفي نسخة « مناسب » \_ لما هو بتلك الحال . أو قريب منه .

فهذه هي المشهات اللفظية ، والمعنوية . وقد بقيت المحلات .

(١٧) وأما المخللات ... وفي نسخة « والمخللات » ... فهي قضايا تقال قولا وتؤثر \_ وفي نسخة « فتؤثر » \_ في النفس تأثيراً عجيباً من قبض و سط \_ وفي نسخة « أو سط » \_

وربما زاد على تأثير التصديق.

وربما لم يكن معه تصديق . مثل ما يفعله قولنا وحكمنا في النفس ، أن العسل مرة مهوعة \_ وفي نسخة « متهوعة » \_ على سبيل محاكاته \_ وفي ا نسخة « المحاكاة » \_ للمرة فتأماه \_ وفي نسخة « فأماه » \_ النفس وتنقيض عنه .

<sup>(</sup>١٦) يشير إلى السبب الجامع لجميع أنواع الغلط وهو عدم التمييز بين ما هو هو ، وبين ما هو غيره .

<sup>(</sup>١٧) أقول: الناس للتخيل أطوع مهم للنصديق، ولذلك قال الشيخ: [ يقدمون ويحجمون على ما يفعلونه ، وعما يذرونه . إقداماً وإحجاماً صادراً عن هذا النحو] ولأجله ـ ما يفيد الإشعار في الحروب. وعند الاستاحة والاستعطاف وغيرها.

والتخييل إما ما يقتضبه اللفظ فقط لحزالته وهو لحودة هستته.

وإما ما يقتضيه المعنى فقط، وهو لقوة صدقه، أو شهرته.

وإما ما يقتضيه أمر آخر وهو حسن المحاكاة ؛ فإن سبب تحريك النفس فيه هو الهبئة الحارجة عن التصديق.

والمحاكاة الحسنة قد تكون عجرد المطابقة ، وقد تكون بتحسين الشيء ، وقد تكون بتقبيحه .

قوله:

وأكثر الناس يتمدمون ويحجمون على ما يفعلونه وعما ــ وفى نسخة « وعلى ما » ــ يذرونه إقداماً وإحجاماً صادراً عن هذا النحو من حركة النفس ، لا على سبيل الروية ولا الظن .

والمصدقات .. وفى نسخة اعتبار « والمصدقات » بداية فصل جديد عنوانه « تذنيب » .. من الأوليات ونحوها والمشهورات قد تفعل .. وفى نسخة بدون عبارة « قد تفعل » .. فعل المخيلات من تحريك النفس أو قبضها واستحسان النفس لوروده عليها لكنها تكون أولية ومشهورة باعتبار ، ومخيلة باعتبار :

وليس يجب في جميع المخيلات أن تكون كاذبة ، كما لا يجب في المشهورات وما يخالف الواجب قبوله ، أن يكون لا محالة كاذباً .

وبالحملة التخييل المحرك من القول متعلق بالتعجب منه . إما بجودة .. وفي نسخة « الحودة » .. هيئته ، أو قوة صدقه ، أو قوة شهرته ، أو حسن محاكاته . لكنا قد .. وفي نسخة بدون كلمة « قد » .. نخص باسم المخيلات ما يكون تأثيره بالمحاكاة .

وما \_ وفى نسخة « وربما » \_ تحرك النفس من الهيئات \_ وفى نسخة « الهيئة » \_ الحارجة عن التصديق »

# انمصل الثانی تذنیب ــ وفی نسخة بدون كلمة « تذنیب » ــ

(۱) ونقول: إن \_ وفي نسخة بدون كلمة « إن » \_ اسم التسليم يقال \_ وفي نسخة « يدل يدل يد على أحوال القضايا من حيث توضع وضعاً ويحكم ما حكماً \_ وفي نسخة « كيف كان \_ وفي نسخة « كيف كان » \_ .

فربما كان التسليم من العقل الأول .

وربما كان من اتفاق الجمهور .

وربما كان من إنصاف  $_{-}$  وفي نسخة بدون كلمة  $_{*}$  إنصاف  $_{*}$   $_{-}$ 

<sup>(</sup>١) أقول : فسر التسليم بأنه حال القضية من حيث توضع وضعاً ، وهذا الوضع هو بالمعنى الأعم من التسليم كما ذكرناه فى أول الكتاب .

وظهر منه أنه ليس على ما ذهب إليه الفاضل الشارح من أن الوضع هو تسليم الجمهور .

والتسليم هو تسليم شخص ما .

النهج السابع وفيه الشروع فى التركيب الثانى للحجج •

> الهٰه.ل الأول إشارة

### إلى القياس والاستقراء والتمثيل

(١) أصناف ما يحتج به فى إثبات شىء لامرجع فيه إلى القبول والتسليم . أو فيه مرجع ـ وفى نسخة « رجوع » وفى أخرى « مرجوع » ـ إليه نكنه لم يرجع إليه ، ثلاثة :

أحدها: القياس.

والثانى: الاستقراء وما معه .

والثالث: التمثيل وما معه .

أقول : التركيب الأول للقضايا .

والثانى لما يتركب عنها ، ولا يكون في حكمها وهي الحجج .

<sup>(</sup>١) أقول : كل حجة فهى إنما تتألف عن قضايا ، وتتجه إلى مطلوب يستحصل .

ولا يصح أن تكون كل قضية مطلوبة بحجة . وإلا لتسلسل أو دار ؛ فلا بد من الانتهاء إلى قضايا ليس من شأتها أن تكون مطلوبة ، بل هي المبادئ للمطالب . وهي الى يرجع فيها إلى القبول والتسلم مما عددناه في النهج المتقدم ، قبولا :

إما واجباً ، كما فى الأوليات. وما ذكر معها .

أو غير واجب . كما فى المقبولات . أو ما يجرى مجراها .

وتسلما :

إما حقيقةً كما في الذائعات

أو غير حقيق كما في المسلمات ، في بادئ الرأي .

وجميعها قد تكون كذلك على الإطلاق.

كالأوليات المشهورة .

وقد تكون حسب اعتبار ما . كالذائعات العمرفة التي تكون باعتبار الشهرة مقبولة مسلمة غنية عن اليان

فهي بذلك الاعتبار مباد للجدر .

وباعتبار الحق غير مقبولة ولا مسلمة . بل محتاجة إلى بيان يحكم بكونها مستحقة : إما للقبول والتسلم .

أو للرد والمنع .

وهي بذلك الاعتبار مسائل من العلوم.

ولا يلتفت عند الاعتبار الناني إلى كومها مقبولة مسلمة بالاعتبار الأول.

فإذن كل ما هو مطلوب خيجة فهو :

إما شيء لامرجوع فيه إلى القبول والتسليم .

أو فيه مرجوع إليه ، لكنه لم يرجع إليه .

وكل حجة ، فإنما هي حجة بالقياس إل شيء هو كذلك .

وأصناف الحجج ثلاثة ؛ وذلك لأن الحجة والمطلوب لا يخلوان من تناسب ما ، ضرورة ، وإلا لامتنع استلزام أحدهما الآخر ؛ فذلك التناسب يكون :

إما باشبال أحدهما على الآخر .

أو بغم ذلك.

فإن كان مالاشتمال ، فلا مخلو :

إما أن تكون الحجة هي المشتملة على المطلوب . وهو القياس .

أو بالعكس، وهو الاستقراء.

وإن لم يكن الاشتمال . فلا بد وأن يشملهما ما به يتناسبان ، وهو التمثيل .

وإنما قال [ وأصناف الحجج] ولم يقل ( وأنواعها) لأن الحجة الواحدة قد تكون

(٢) فأما \_ وفى نسخة « وأما » \_ الاستقراء فهو الحكم على كلى بما يوجد \_ وفى نسخة « وجد » \_ فى جزئياته الكثيرة مثل حكمنا بأن كل حيوان يحرك فكه الأسفل عند المضغ \_ وفى نسخة « بحرك عند المضع فكه الأسفل » \_ استقراء للناس والدواب البرية \_ وفى نسخة بدون كلمة « العربة » \_ والطبر .

وما مع الاستقراء الذي ذكره الشيخ هو ما يلحق بالاستقراء ويشبهه ، مما لايقع فى المحاورات العلمية ؛ وذلك لأن الاستقراء الذي يستوى فى الأقسام حقيقة ، أعنى التام، فقد يقم فى البراهين .

والذي يدعى فيه الاستيفاء ، ويؤخذ على أنه مستوفى بحسب الشهرة ، فقد يقع في الجدل .

وما عداهما مما يخيل أنه يشتمل على أكثر الأقسام ، ولا يدعى فيه الاستيفاء ، فهو ليس بالاستقراء ، بل يلحق به ويستعمل في سائر الصناعات .

وما مع التمثيل فكالقياس الاقترانى ، وكالتمثيلات الحالية عن الجامع ؛ إذ هي ليست بتمثيل فى الحقيقة ، بل بحسب الخان .

والفاضل الشارح: فسر ما مع الاستقراء ، بالاستقراء التام .

وهو قسم منه .

وما مع التمثيل بما يستعمله الجدليون .

وهو التمثيل نفسه .

قوله :

( ٢ ) أقول : القياس والاستقراء يختلفان بتبادل الأصغر والأوسط .

فالقياس أن تقول:

قياساً باعتبار ، واستقراء باعتبار ، كالقياس المقسم الذي هو الاستقراء التام .

وكنوع من التمثيل يكون بالحقيقة برهاناً ، ويكون ذكر المثال فيه حشواً .

لكن الاستقراء والتمثيل إذا أطلقا ، لم يقعا على ما يجرى منهما القياس فى إفادة اليقين .

والاستقراء غير موجب للعلم الصحيح ؛ فإنه ربما كان ما لم يستقرأ بخلاف ــ وفى نسخة « خلاف » ــ ما استقرئ ــ وفى نسخة « يستقرأ » ــ مثل التمساح فى مثالنا .

بل رمما كان المحتلف فيه والمطلوب . بخلاف حكم جميع ما سواه . (٣) وأما التمثيل فهو الذي يعرفه أهل زماننا بالقياس .

وهو ... وفى نسخة « فهو » \_ أن يحاول الحكم على شيء \_ وفى نسخة « الشيء » \_ بحكم موجود فى شبهه \_ وفى نسخة « شهه » \_

وهو حكم \_ وفى نسخة « الحكم » \_ على جزئى ممثل \_ وفى نسخة « مثل » \_ ما فى جزئى آخر يوافقه فى معنى جامع .

كل حيوان إما : إنسان . أو فرس . أو طائر .

وكلها يحرك فكه الأسفل.

فالخلل فيه يقع من جهة الصغرى .

والاستقراء المشتمل على الحصر تام . وغيره ناقص .

والاسم يقع مطلقاً على الناقص . والذي بينه الشيخ .

وهر لا يُفيدُ غير الظن .

فاستعماله في البرهان مغالطة .

وفى الجدل لبس بمغالطة . ولا يمنع إلا بإيراد النقض .

وما في الإيراد ظاهر .

: قرله

(٣) أقول: بعض المتكلمين والفقهاء يستعملون التمثيل.

أما المتكلمون فني مثل قولهم للسهاء : محدثة ؛ لكونه متشكلا كالبيت .

كل إنسان . وفرس . وطائر ؛ حيران .

وكل حيوان بحرك فكه الأسفل.

والاستقراء أن تقول :

وأهل زماننا يسمون المحكوم عليه [ فرعاً ] .

والشبيه [ أصلا]

وما اشتركا فيه [ معنى وعلة] .

وهذا أيضاً ضعيف . وآكده أن يكون المعنى الحجامع هو السبب \_ وفي نسخة « أو العلاقة » \_ لكون الحكم في المسمى أصلا .

ويسمون البيت وما يقوم مقامه ( شاهداً ) .

والسهاء (غائباً )

والمتشكل ( معنى جامعاً )

والمحدث (حكماً).

ولا بد في التمثيل التام من هذه الأربع .

والفقهاء لا يخالفونهم إلا في اصطلاحات.

وإذا ردّ التمثيل إلى صورة القياس صار هكذا :

السهاء متشكل .

وكل منشكل فهو محدث كالبيت .

فيكون الحلل من جهة الكبرى .

وأردأ أنواع التمثيل ما اشتمل على جامع عدمى .

ئم ما خلا عن الجامع .

وأجودها ما كان الجامع فيه علة للحكم . ويثبتون تعليله به .

تارة بالطود والعكس ، وهو التلازم وجوداً وعدماً . وهو مع أنه يقتضى كون كل واحد منهما علة للأخرى . لايجدى بطائل : لأن التلازم لو صح لما وقع فى ثبوت الحكم فى الفرع تنازع .

و تارة بالتقسيم والسبر وهو أن يقال : تعليل الحكم إما يكون البيت متشكلا . أو بكونه كذا وكذا . ثم يسبر فلا يوجد معللا بشيء من الأقسام إلا بكونه متشكلا ، فيعلل به . وهم يطالبون ـ وفي نسخة « مطالبون » ــ (٤) وأما القياس فهو العمدة .

وهو قول مؤلف من أقوال . إذا سلم ما أورد فيه من القضايا ،

لزم عنه لذاته قول آخر .

أولا : بكون الحكم معللا .

وثانياً : بحصر الأقسام .

وثالثاً : بالسبر في المزدوجات الثنائية فما فوقها . مما يمكن .

ولوسلم الحميع . لما أفاد اليقين أيضاً ؛ لأن الجامع ربما يكون علة للحكم فىالأصل ؛ لكونه أصلاً . دون الفرع .

أو ربما انقسم إلى قسمين : يكون أحدهما علة للحكم أيها وقع ، دون الثانى ، وقد اختص الأصل بالأول .

ثم إن صح كون الحامع علة للفرع ، كان الاستدلال به برهاناً . والتمثيل بالأصل حشواً .. وفي نسخة ٥ حشو ٥ –

وموضع استعمال التمثيل الخطابة ، ثم الشعر .

ويسمى فىالخطابة ( اعتباراً ) .

والمنجح منه بسرعة ( برهانآ) .

قوله:

( ٤ ) القياس : قد يكون بألفاظ مسموعة .

وقد يكون بأفكار ذهنية .

وكذلك القول .

القول المسموع) جنس القياس المسموع.

والدهي ، للذهبي .

وقد يورد الدال على الجنس بالاشتراك ، أو التشابه في حد ما ، وهو كذلك .

والقول الواحد الذي يلزم عنه قول، كالقضية المستلزمة لعكسها ، ليس بقياس فالقياس : هو المؤلف من أقوال .

وليس من شرط القياس أن يكون ما أورد فيه مسلماً ، كما سيصرح به الشيخ . بل

من شرط كونه قياساً كونه بحيث إذا سلم ما أورد فيه . لزم عنه النتيجة .

فإن المورد في الحلف . لا يكون مسلماً أصلا .

والفول اللازم إنما يتبع الأقوال فى الصدق . دون الكذب ؛ كما مر فى باب العكس .

وقوله [ ما يلزم عنه] يشمل ما يلزم لزوماً بيناً كما بينا فى القياسات!اكاملة . وما يلزم لزوماً غير بين . كما فى غيرها .

قوله [ لذاته] يفيد أنها لاتستلزم القول الآخر .

لإضمارها على قول لم يصرح به .

أو بكون بعضها فى قوة قول آخر .

بل لكومها تلك الأقوال فحسب .

وأما الأقوال الني بلزم عنها قول بشرط إضهار قول آخر . كما سيأتى في قياس المساواة .

وأما التي يلزم عنها قول ، لكون بعضها في قوة قول آخر ، فكما لو قلنا :

الجسم ممكن .

والممكن محدث .

فالمسم ليس بقديم.

وإنما لزم عنبا ذلك . لكون الثاني منهما في قوة قولنا : المكن ليس بقديم .

وقد يزاد في هذا الحد قيدان آخران .

فيقال : قول آخر متعين \_ وفي ندخة " معين " \_ اضطراراً .

وفائدة قيد ﴿ التعين ﴿ ــ وَفَى نَسْخَةَ ﴿ التَّعِينَ ۚ ــ أَنْ قُولُنَا فَى السَّكُلِّ الأُولُ مثلاً :

لا شيء من ألحجر بحيوان .

وكل حيوان جسم .

ليس بقياس ؛ إذ او يلزم عنه قول ، يكون الحجر فيه موضوعاً ، مع أنه يلزم عنه قول آخر . وهو قولنا : بعض الحسم ليس بحجر .

(٥) وإذا أوردت القضايا فى مثل هذا الشيء الذى يسمى قياساً أو استقراء ، أو تمثيلا ، سميت حينئذ مقدمات .

فالمقدمة: \_ وفى نسخة « والمقدمة » ... قضية صارت جزء قياس أو حجة .

وأجزاء هذه، التي تسمى مقدمة، الذاتية التي تبقى بعد التحليل إلى الأفراد الأول التي لا تتركب القضية من أقل منها، تسمى حينئذ حدوداً.

وفائدة قيد ( الاضطرار ) أن بعض الأقوال قد يلزم عنها قول فى بعض المواد ، دون بعض ، كما إذا اقترن قولنا :

لاشيء من الفرس بإنسان .

تارة بقولنا :

وكل إنسان ناطق .

وتارة بقولنا:

وكل إنسان حيوان .

فإنه يلزم عن الأول :

لاشيء من الفرس بناطق .

ولا يازم عن الثانى مثل ذلك ، فلا يكون ذلك اللزوم ضروريًّا .

وفرق بين ما يلزم لزوماً ضروريًّا عنها .

وبین ما یلزم عنها قول ضروری .

فالمراد هو الأول ؛ فإن من الأقيسة ما يلزم عنها قول ممكن ، ولكن لزوماً ضروريًّا. قوله :

(٥) أكثره ظاهر.

وإنما قال: [ وأجزاء هذه تسمى مقدمة الذاتية التى تبقى بعد التحليل ] لأن المقدمة قد تشتمل على أجزاء لفظية زوائد ، تجرى مجرى الحشو ، فلا تكهن هي ذاتية .

ومن الذاتية ١٠ لا يبقى بعد التحليل ، وهو الصورية ، كالرابطة ، والجهة ، وحرف السلب . ومثال ذلك : كل ( س ) ( ج ) وكل ( س) ( ۱ ) يلزم منه أن كل ( ج ) ( ۱ ) فكل – وفى نسخة « وكل » – واحد من قولنا : كل ( ج ) ( س) وكل ( س ) ( ۱ )

و ( ج ) و ( ١ ) حدود .

والمركب من المقدمتين على نحو ما مثلناه ، حتى لزم عنه \_ وفي نسخة « منه » \_ هذه النتيجة هو القياس

وليس من شرطه أن يكون مسلم القضايا \_ وفي نسخة « المقدمات» \_ حتى يكون قياساً ، بل من شرطه أن يكون بحيث إذا سلمت قضاياه ، لزم مها \_ وفي نسخة « عنها » \_ قول آخر:

فهذا شرطه فی قیاسته ـ وفی نسخة « فهذه شرط فی قیاسه» ـ فر بما كانت مقدماته غیر واجبة التسلیم ، ویكون القول ـ وفی نسخة بزیادة « فیه » ـ قیاساً ؛ لأنه بحیث لو سلم ما فیه علی غیر واجبة ـ وفی نسخة « واجبه » ـ ؛ كان یلزم عنه قول آخر »

قوله:

وجميع ذلك ليست بحدود ، بل الحدود هي الذاتية الباقية بعد التحليل إلى أجزاء القضية .

وإنما سميت حدوداً ؛ لأنها تشبه حدود النسب المذكورة فى الرياضيات ، وهى الأركان التي تقع النسبة بينها .

الفصل الثانى إشارة خاصة إلى القياس

(١) القياس ــ وفي نسخة ، والقياس ، ــ على ما حققناه نحن على قسمين :

اقترانى واستثنائي

فالاقرانى ــ وفى نسخة « والاقترانى » ــ هو الذى لا يتعرض فيه للتصريح ــ وفى نسخة « التصريح » ــ بأحد طرفى النقيض الذى فيه النتيجة بل إنما يكون فيه بالقوة مثل ما أوردناه ــ وفى نسخة « أريناه » ــ فى المثال المذكور .

وأما الاستثنائى : فهو الذى يتعرض فيه للتصريح \_ وفى نسخة « التصريح » \_ بذلك \_ وفى نسخة « لذلك » \_

(١) أقول: المنطة يون قسموا القياس إلى ما يتألف من:

حمليات أو شرطيات

وخصوا الشرطيات بـ ( الاستثنائيات ) لأنهم لا ــ كذا في الأصل ، ولعلها « لم » ــ يتنهوا للشرطيات الاقترانية ؛ فإن المورد في التعليم الأول هي الحمليات الصرفة ، والاستثنائية المسومة بالشرطيات لا غير .

فلما وقف الشيخ لإخراج الشرطيات الاقترانية من القوة إلى الفعل . فحقق أن القياس إنما ينقسم بالقسمة الأولى إلى :

الاقرانيات والاستنادات

وباق الفصل ظاهر

: اله :

مثل قولك : إن كان عبد الله غنيا فهو لا يظلم . لكنه غني .

فهر إذن ـ وفى نسخة بدون كلمة « إذن » ـ لا يظلم .

فقد \_ وفى نسخة « وقد » \_ وجدت فى القياس أحد طرفى النقيض الذى فيه النتيجة وهو \_ وفى نسخة « وهى » \_ النتيجة بعينها .

ومثل قولك: إن كانت هذه الحمى ، حمى يوم ، فهى لا تغير النبض تغيراً شديداً.

لكنها غيرت النبض تغييراً \_ وفى نسخة بدون كلمة « تغييراً » \_ شديداً . فينتج أنها ليست حمى يوم .

فتجد فى القياس أحد طرفى النقيض الذى فيه النتيجة . وهو نقيض النتيجة .

والاقترانيات: قد تكون من حمليات ساذجة .

وقد تكون من شرطيات ساذجة .

وقد تكون مركبة منهما .

والتي تكون \_ وفي نسخة « هي » بدل « تكون » \_ من شرطيات ساذجة فقد: تكون من متصلات ساذجة

وقد تكون من منفصلات ساذجة .

وقد تكون مركبة منهما .

فأما \_ وفى نسخة « وأما » \_ عامة المنطقيين فإنهم إنما \_ وفى نسخة بدون كلمة « إنما » \_ تنبهوا للحمليات فقط .

وحسبوا أن الشرطيات لا تكون إلا استثنائية ــ وفي نسخة « لا تكون الاستثنائية » ـ فقط .

وُنحن نذكر الحمليات بأصنافها .

ثم نتبعها ببعض الاقترانيات الشرطية التي هي أقرب إلى الاستعمال وأشد علوقاً بالطبع .

ثم نتبعها بالاستثنائيات .

ثم. نذكر بعض الأحوال التي تعرض للقياس . وقياس الحلف .

ونُقتصر في هذا المختصر على هذا القدر \_ وفي نسخة « المبلغ » وفي أخرى بدونهما جميعاً "



## الفصل النالث إشارة خاصة إلى القياس الاقتراني

(۱) القياس: الاقترانى يوجد فيه شيء مشترك مكرر. يسمى « الحد الأوسط » مثل ما كان في مثالنا السالف « س » .

ويوجد فيه لكل واحدة \_ وفى نسخة « واحد » \_ من المقدمتين شيء يخصها \_ وفى نسخة « يخصهما » \_ مثل ما كان فى مثالنا :

( ج ) فی مقدمة .

و (١) في مقدمة .

وتوجد النتيجة إنما تحصل من اجمّاع هذين الطرفين حيث \_ وفى نسخة بدون كلمة «حيث » \_ قلنا: فكل (ج) (١) .

الأول : أنا إذا قلنا: (١) مساو لـ (١)

و ( ب ) ) مساو ا ( ج )

أنتج فر ( ) مساولساو لـ ( ج ) .

<sup>(</sup>١) هذا الفصل يشنعل على ذكر المصطلحات وهو ظاهر .

و ( الأوسط ) سمى ( أوسط ) لأنه واسطة بين حدى المطنوب بها ، بين الحكم بأحدهما على الآخر .

و (الأصغر ) سمى ( أصغر ) لاحمال كونه جزئيا تحت الأوسط فى النرتيب ، الطبيعي عن انتناص الحكم الكلى الإيجابي .

و ( الأكبر ) سمى ( أكبر ) لكونه كليا فوق الأوسط فى ذلك البرتيب .

والفاضل الشارح: أورد ههذا إذكالين:

وما صار منهما فى النتيجة موضوعاً أو ـ وفى نسخة « و » ـ مقدما : مثل (ج) الذى ـ وفى نسخة بدون كلمة « الذى » ـ كان فى مثالنا ؛ فإنه يسمى الأصغر .

وما كان ــ وفى نسخة « صار » ــ محمولاً فيها ــ وفى نسخة « فيه » ــ أو ــ وفى نسخة بدون كلمة « أو » ــ تالياً مثل (١) فى مثالنا . فإنه يسمى الآكر ــ وفى نسخة « بالأكر » ــ التيار على المراكر » ــ

والمقدمة التي فيها الأصغر تسمى الصغري.

والمتكرر ههنا ليس حدًّا فى المقدمتين ، بل جزء حد من إحداهما . وجزء تام من الأخرى .

وكذا إذا قلنا : الدرة في الحقة .

والحقة في البيت .

فالدرة في البيت .

والثانى : إذا قلنا : الإنسان حيوان .

والحيوان جنس .

تكرر الحد بهامه . ولم ينتج .

ثم قال : وأجيب عن هذا بأن الحيوان الذي هو جنس ليس هو الذي يقال على الإنسان .

وذلك لأن الأول بشرط لاشيء .

والثاني لابشرط شيء

فإذن المعنى مختلف .

وهو ضعيف ؛ لأن الحيوان الذي هو الجنس ، لو لم يكن مقولًا على الإنسان وغيره . لم يكن جنساً .

وَايضاً : إنكم قلمُ : الحيوان بشرط لاشيء . هو المادة . فكيف جعلتموه جنساً ؟ وأيضاً : هو جزء . والجزء سابق في الوجود . فكيف يقومه الفصل ؟

وأيضاً : يلزم منه أن يكون جزء الجزء الذي هو الجنس الأعلى . سابقاً في الوجود على

والَّتَى فيها الأكبر تسمى الكبرى ... وفي نسخة « كبرى » – وتأليفهما يسمى ( اقترانا ) ـ وفي نسخة « اقترانيا » –

وهيئه التأليف من كيفية وضع الحد .. وفى نسخة بدون « الحد » ـــ الأوسط عند الحدين الطرفين تسمى شكلا .

وما كان من ـ وفى نسخة بدون كلمة « من » \_ الاقتران \_ وفى نسخه « الاقترانات » وفى أخرى « الاقترانيات » \_ منتجاً يسمى قياساً

الجزء الذي هو الجنس ، بخلاف ما ذكرتموه .

وشنع : في جميع ذلك على الشيخ .

ثم قال: يشبه أن يكون الجواب: أن الحيوان الذي يحمل عليه الجنس هو المحمول على الإنسان. بشرط أن يكون أيضاً محمولا على غيره.

فالذي بحمل على الإنسان . هو المحمول عليه فقط . وبين الأمرين فرق .

وأقول الجواب:

على إشكاله الأول : أنا إذا قلنا: (١) مساو ( ( س )

و(ب) مساول (ج)

ف(١) مساو ل (ج)

فقد وضعنا القول فى القضية الثانية على ( ب ) الذى هو جزء من أحد حدى القضية الأولى . مكانه فى القضية الثالثة .

و يكون ذلك كما إذا قلنا :

زيد مقتول بالسيف .

والسيف آلة حديدية .

فزيد مقتول بآلة حديدية .

فهذه القضية هي القضية الأولى . إلا أن السيف قد حذف منها . وأقيم مقامه ما هو مقول عليه .

ثم لايخلو إما أن يكون بين :

مفهوم المقتول بالسيف.

ومفهوم المُتنول بآلة حديدية .

تغاير يقتضي أن بكون أحدهما المحمول عني الآخر .

أو لا يكون بينهما تغاير أصلا. بل هما بمنزلة انفظين مترادفين . يعبران عن شيء واحد وعلى التقدير الأول : كان قولنا :

زيد مقتول بالسيف .

والسيف آ لة حديدية .

فى قوة قياس . صورته :

زيد مقتول بالسيف .

والمقتول بالسيف هو المقتول بآلة حديدية .

وينتج ما ذكرناه .

وعلى التقدير الثانى : لايكون ذلك قياساً ، ولا فى قوته ؛ بل كان قولنا :

زيد مقتول بآلة حديدية .

الذي ظنناه نتيجة . فهو بعينه قولنا :

زيد مقتول بالسيف .

الذي ظنناه مقدمة

وحينتذ لم يكن بينهما فرق ؛ لأن محمولهما اسهان مترادفان . إلا أن أحدهما يشتمل على جزء هو لفظة ما . والثانى يشمتل على جزء هو ما يقوم مقام ذلك اللفظ .

والمراد مهما شيء واحد .

وقس عليه المثالين المذكورين ، وما يجرى مجراهما .

إلا أن المثال الثاني . إنما يشبه الأول إذا قلنا فيه :

. . . . . .

فالدرة فيما هو في البيت .

ويتوصل من ذلك إلى قولنا :

فالدرة في البيت

بإضافة مقدمة أخرى إليه . هي قولنا :

وكل ما هو فيما هو في البيت . فهو في البيت .

على ما سيأتى فها بعد . إن شاء الله .

وعن إشكاله الثانى: أن

الجواب الأول: وهو أن الحيوان الذي هو الجنس . غير الذي هو المقول على الإنسان . حق . لكن ليس وجه التغاير أن :

أحدهما: بشرط لاشيء.

والثانى : لا بشرط شيء.

فإن كليهما لابشرط شيء به فإن شرط الذيء ههنا ، يراد به ما من شأنه أن يدخل في مفهوم الحيوان . عند صير ورته محصلا .

بل وجه التغاير : أن :

أحدهما : مأخوذ مع شيء . وإن لم يكن أخذ ذلك الشيء شرطا في مفهومه ليتحصل .

والثانى : ليس مأخوذاً مع شيء ، وإن جاز أن يؤخذ مع شيء .

وبيانه: أن ( الحيوان) المقول على الإنسان ليس بعام ولا خاص ؛ إذ يمكن حمله على زيد . كما أمكن حمله على الإنسان .

والذي هو الجنس . فهو من حيث هو جنس . عام مركب :

من الأول .

ومن معنى العموم العارض له .

فهو لا يحمل من حيث هو جنس على شيء ، مما هو تحته ، وفرق :

بين ما يصلحالان يعرض له ما يصيره جنساً .

وبين ما قد عرض له ذلك .

والحنس هو الثاني .

وما أجاب به على سبيل الشك فهو الجواب ، ولكن ينبغي أن يفهم .

من المحمول على الإنسان بشرط أن يكون أيضاً محمولًا على غيره ، أنه مشروط بذلك في صبر ورته جنساً لا في كونه محمولا على الإنسان.

ومن المحمول على الإنسان فقط . أنه محمول بلا شيط أصلا . لا يشيط أنه محمول علمه فقط.

والأصوب أن يقال:

الحيوان الذي هو الجنس. هو المحدول على الإنسان وغيره ، من حيث هو كذلك. والذي يحمل على الإنسان . هو المحمول عليه ، لا مع قيد آخر .

فليس بشيء (١٠) ؛ لأن الحمل على شيء بشرط حمله على غيره . ليس بمعقول ؛ : الله ال

الإنسان حيوان بشرط أن يكون الفرس أيضاً حيواناً . حتى يصدق ذلك إن صدق هذا ، و بكذب إن كذب هذا .

بل المحمول على الشيء ، إذا اشترط فيه الحمل على غيره . فقد أخرج من أن يكون

(١) فيا بين السطور رمز ربمايشير إلى أن عبارة « فلسس بشيء » زائدة . فتأمل .

ومما هو جدير بالملاحظة أن العبارة التالية « فهو الجواب . ولكن ينبغي أن يفهم :

من المحمول على الإنسان بشرط أن يكون أيضًا محمولًا على غيره . أنه مشروط بدلك في صيرورته جنسًا، لافي كونه محمولا على الإنسان .

ومن المحمول على الإنسان فقط، أنه محمول بلا شرط أصلا. لا بشرط أنه محمول عليه فقط. والأصوب أن يقال:

الحيوان الذي هو الجنس. هو المحمول على الإنسان وغيره . من حيث هوكذلك .

والذي محمل على الإنسان، هو المحمول عليه ، لا مع قيد آخر ،

وجدت مكتوبة على هامش النسخة بخط المصحع، مع إشارته إلى ضرورة إدخالها في المكان الذي أدخلتها فيه .

وهل المصحح الذي زاد العبارة السابقة على الهامش . هو نفسه الذي وضع بين السطور الرمز الذي رَبُّمَا يِشْيرُ إِلَى زيادة عبارة ٥ فليس بشيء ١٠ ؟ أو غيره ٢ ذلك أمر غير معروف ( المحقق) . محمولاً ، فضلاً عن أن يكون أحدهما ؛ لأنه من حيث هو كذلك ، ليس بأحدهما . فلا يمكن أن يقال : أحدهما ، إنه هو ؛ فإن الشيء لا يصنح أن يكون غيره (١).

وهذا البحث غير متعلق بهذا الموضع ، إلا أن الشارح لما أورده . فقد لزمنا أن نبحث عما هو الحق فيه .

قوله :

<sup>(</sup>١) وضع المصحح هنا نفس الرمز الذي وضعه عند عبارة ، وما أجاب به على سبيل الشك ، السابقة ، وأحال به إلى نفس العبارة التي في الهامش ، والتي أدخلناها سابقاً بين عبارة ، وما أجاب على سبيل الشك ، وعبارة ، فليس بشيء ، .

التي أولها « فهو الجواب » وآخرها » لا مع قيد آخر » . ( المحقق) .

### الفصل الرابع

إلى أصناف الاقترانيات \_ وفي نسخة « الاقترانات » \_ الحملية

(١) أما القسمة: فتوجب أن يكون الحد الأوسط:

إما محمولاً على الأصغر ، موضوعاً للأكبر ... وفي نسخة « على الأكبر » ...

وإما بعكس ذلك ــ وفى نسخة « أو بعكسه » ــ

وإما محمولاً علمهما جميعاً .

وإما موضوعاً لهما جميعاً .

(١) أقول: المتقدمون قسدوها

إلى ما يكون الأوسط محمولا في إحدى المقدمتين . موضوعاً في الأخرى .

وإلى ما يكون موضوعاً فيهما .

وإلى ما يكون محمولا فيهما .

فأخرجت الفسمة الأشكال الثلاثة . ولم يعتبروا انقسام الأول إلى قسمين . فلم يخرج الشكل الرابع من قسمتهم .

والمتأخرون لما تنبهوا الدلك اعتذروا لهم بأن الرابع قد حذفوه لبعده عن الطبع .

وذلك لأن الأول هو المرتب على النرتيب الطبيعي .

والرابع محالف له في مقدمتيه جميعاً . فهو بعيد جدًّا عن الطبع.

وإذا كان من عادمهم بيان الشكلين الآخرين بعكس إحدى المقدمتين ليرجع إلى الشكل الأون ، ووجدوا بيان الرابع محتاجاً إلى عكس المقدمتين جميعاً . حكموا بأنه يشتمل على كلفة شاقة متضاعفة .

واعلم أن الشكلين الآخرين ، وإن كانا يرجعان إلى الأول بعكس إحدى المقدمتين .

لكنه كما أن القسم الأول ، ويسمونه الشكل الأول \_ وفى نسخة بدون كلمة «الأول » \_ قد وجد كاملا فاضلا جدًا بحيث \_ وفى نسخة بدون عبارة « بحيث » \_ تكون قياسيته ضرورية النتيجة \_ وفى نسخة « المنتجة » \_ بينة بنفسها لا تحتاج إلى حجة .

كذلك وجد \_ وفى نسخة « وجه » \_ الذى هو عكسه بعيداً عن \_ وفى نسخة « من » \_ الطبع ، يحتاج فى إبانة قياسية \_ وفى نسخة « قياسيته » \_ ما ينتج \_ وفى نسخة « ينتج » بدون كلمة « ما » \_ عنه \_ وفى نسخة « منه » \_ إلى كلفة شاقة متضاعفة \_ وفى نسخة « متضاعفة شاقة م وليكاد يسبق إلى الذهن والطبع قياسيته .

فليسا بحيث يكون الأول مغنياً عهما؛ وذلك لأن من المقدمات ما يكون له وضع طبيعي يغيره المكس عن ذلك .

كقولنا : الجسم منقسم، والنار ليست بمرئية .

فإن عكمهما ليس بمقبول عند الطبع ذلك القبول.

ومثافما إنما يختص بالوقوع في شكل من الأشكال بعينه . لاينيغي أن يتكلف بردها إلى غير ذلك الشكل .

وإذا كان ذلك كذلك؛ فللشكل الرابع أيضاً غناء لا يقوم غيره مقامه :

أما فى الضروب التى ترتد ؛ بقلب المقدمات إلى الشكل الأول ؛ فلأن من المطالب ما هو كذلك .

وإما فى الضروب التى لا تريد بقلب المقدمات إلى الشكل الأول ، فللمقدمات والمطالب جميعاً .

واعلم أن القياس بنقسم

إلى كاما .

وإلى غير كامل .

والكامل في الحمليات هو أكثر ضروب الشكل الأول ، لاغير .

وهذه قسمة القياس بحسب العوارض

الإشارات والتنبيدت

ووجد القسمان الباقيان. وإن لم يكونا بَينَنَى ْ \_ وفى نسخة « يبين » \_ قياسية ما فيهما \_ وفى نسخة « فهما » \_ من الأقيسة ، قريبين \_ وفى نسخة « قريبين » \_ من الطبع ، يكاد الطبع \_ وفى نسخة بدون كلمة « الطبع » \_ الصحيح لقياسيتهما \_ وفى نسخة « لقياسهما » \_ قبل أن يبين \_ وفى نسخة « يتبين » \_ ذلك أو يكاد بيان ذلك يسبق إلى الذهن من نفسه ، فتلحظ لمية .

\_ وفى نسخة « عليه ً » قياسيته \_ وفى نسخة قياسته » \_ عن قرب .

ولهذا صار لهما قبول ، ولعكس الأول اطراح .

وصارت الأشكال الاقترانية الحملية الملتفت إلىها ثلاثة :

ولا ينتج شيء منها عن جزئيتين .

وأما عن سالبتين ففيه نظر سنشرح ـ وفى نسخة « وسنشرح » ـ لك ـ في نسخة « ذلك » \_ ـ

(٢) الشكل الأول: - وفي نسخة بدون عبارة « الشكل الأول »

قوله : (ولا ينتج منها شيء عن جزئيتين ) وذلك لأن ما يتعلق به الحكمان. من الأوسط

يمكن أن يكون متحداً فيهما .

و يمكن أن لا يكون .

فلا ينتج الإيجاب ولا السلب .

قوله: [ وأما عن سالبتين ففيه نظر] المنطقيون قد حكموا بالقول المطلق أن القياس لاينعقد عن سالبتين .

والشيخ قد حقق انعقاده فى بعض الصور ، وهو أن تكون السالبة فى إحدى المقدمتين فى قوة ، الموجبة ، ولذلك قال ( ففيه نظر ) .

<sup>(</sup>٢) أقول: المحصورات الأربع ممكنة الوقوع . في كل مقدمة .

فالاقترانات الممكنة بحسبها تكون ستة عشرة في كل شكل .

هذا الشكل من شرطه فى أن يكون قياساً ينتج ـ وفى نسخة « منتج » ـ القرينة :

أن تكون صغراه موجبة ، أو فى حكم الموجبة إن ــ وفى نسخة « أو فى حكمها أن » وفى رابعة « أو فى حكمها أن » وفى رابعة « أو فى حكمها أن » ــ كانت ممكنة ، أو كانت وجودية تصدق إيجاباً ، كما تصدق سلاً .

لكن بعضها ينتجويسمي (قياساً) وبعضها لاينتج ويسمي (عقما ).

وإذا اعتبرت الجهات فى المقدمتين فى الضروب المنتجة . حصلت ضروب من المختلطات ، عددها ما بحصل من ضروب عدد تلك الجهات فى نفسه .

ولكل شكل شرائط في أن ينتج ، هي أسباب الإنتاج . وفقدالها أسباب العقم .

فللشكل الأول شرطان :

الأول : كون الصغرى موجبة ، أو فى حكم الموجبة ، أى تكون سالبة يلزمها موجبة ، أو مساوية له ، كوجبة الوجودية الساوية له ، أو أعم مها كالموجبة الوجودية اللاضرورية للسالبة اللادائمة ؛ فإن هذه السوالب قد تنتج بقوة تلك الموجبات . وتكون النتاثج هى نتائج الموجبات .

وَالْمُمَكَنَةُ فَى قُولِ الشَّيخِ : [ بأن تكون صغراه ،وجبة . أو فى حكمها، بأن كانت محكنةً ] ينبغى أن يحمل على ما يكون ممكناً فى طبيعته، والحكم الإيجابي حاصل فيه بالفعل ؛ لأن الممكن الصرف لايقتضى دخول الأصغر فى الأوسط بالفعل .

وقد حكم الشيخ به ههنا ؛ فإنه قال [ فيدخل أصغره في الأوسط] .

واعلم أن ههنا موضع نظر . وذلك أن مثل هذا القياس ، أعنى الذي تكون صغراه في قوة الموجبة . لايكون منتجاً لذاته ، بل لغيره .

وقد اعتبر هذا القيد في حد القياس .

والتحقيق فيه: أن السلب والإيجاب في أمنان هذه القضايا ، إنما يكونان في العبارة فقط . ويكون ربط محمولاتها, إلى موضوعاتها ، في نفس الأمر ، بالإمكان المحتمل للطرفين أو الوجود المشتمل عليهما . فيدخل أصغره في \_ وفي نسخة « تحت » \_ الأوسط.

وتكون كبراه كلية ؛ ليتأدى حكمها إلى الأصغر لعمومه جميع ما يدخل في الأوسط.

(٣) وقرائنه القياسية بينة الإنتاج .

فهي إنما تنتج لتلك الندبة لذاتها . لا للإيجاب والسلب اللفظيين .

وهذا الشرط ، أعنى الأول، يفيد دخول الأصغر فى الأوسط الذى به يعلم أن الحكم الواقع على الأوسط ، شامل للأصغر الداخل فيه .

واو لاه لما علم أن ذلك الحكم ، هل يقع علىما يُخرج من الأوسط ؟ أم لا ؟ فإن كلا الأمرين محنمل .

كما أن الحكم بالحيوان على الإنسان يقع على الفرس ، ولا يقع على الحجر ، وهما خارجان عنه .

والشرط الثانى: كون الكبرى كلية .

وهذا الشرط يفيد تأدية الحكم الواقع على الأوسط إلى الأصغر ، لعموه جميع ما يدخل في الأوسط .

ولولاه لما علم أن الجزء الذي وقع عليه الحكم من الأوسط . هل هو الأصغر ؟ أم لا ؟

فإن كلا الأمرين محتمل ، كما أن الحكم بالإنسان على بعض الحيوان يقع على الناطق ، ولا يقع على الناهق ، وهما داخلان فيه .

وقد ظهر مما تقرر أن حكم النتيجة فى الضرورة واللاضرورة ، أو الدوام ، واللادوام، حكم الكبرى ، بشرط كون الصغرى فعلية ؛ لأن الأصغر ، إذا كان داخلا فى الأوسط بالفعل ، كان الحكم عليه حكماً على الأصغر ، أى حكم كان .

قوله :

(٣) فهذان الشرطان أعنى :

إيجاب الصغرى .

وكلية الكبرى .

( ٤ ) فإنه إذا كان :

كل [ ج] هو [ ب]

م قلت : وكل (١) [ب] هو بالضرورة ، أو بغيرها(١) [ا] كان [ج] أيضا [ا](٢) على تلك الحهة

(٥) وكذلك إذا قلت:

يوجدان معاً في أربع قرائن من السنة عشر (٤) المذكورة .

فإن الإيجاب :

وإما جزئي .

إما كلى والكلمة إما :

أو سلمية .

إنجابية

ومضم وب الاثنين في نفسه أربعة .

فإذن القرائن القياسية أربعة . ما

والباقية عقيمة ، لفقدان أحد الشرطين ، أو كليهما .

وإذا كانت الصغريات موجهة بجهات تستلزم سالبتها من جهتها ، كانت القرائن القياسية ثمانية .

وجميع هذه القرائن بينة الإنتاج في هذا الشكل لما نذكره .

: قوله

(٤) هذا هو الضرب الأول فينتج موجبة كلية تابعة المكبرى فى الضرورى واللاضرورى
 قوله :

(٥) وهذا هو الضرب الثانى وينتج سالبة كلية كذلك .

قوله :

<sup>(1)</sup> وفي نسخة ٥ كل م بدون ٩ الواو ٥ العاطفة .

 <sup>(</sup>٢) وفي نسخة و أو بغير الضرورة ٠ . .

<sup>(</sup>٣) وفي نسخة بدون (١) .

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل.

بالضرورة لا شيء من [ج] [ك]" أو بغير الضرورة .

دخل [ ج] تحت الحكم \_ وفي نسخة « الحكّم الأول » \_ لا محالة .

(٦) وكذلك \_ وفي نسخة « وكذا » \_ إذا قلت :

بعض [ج] [ت]

ثم حكمت على [ ب] أى حكم كان ، من سلب أو إيجاب ، بعد أن يكون عاما لكل [ ب] .

دخل ذلك البعض من [ج] الذى هو [ب] فيه ، فتكون قرائنه القياسية هذه الأربع .

(٧) وذلك إذا كان:

كل ٣٠ [ ج] [ س] بالفعل كيف كان .

( 7 ) وهذان الضربان صغراهما موجبة جزئية ، وكبراهما كلية : إما موجبة ، أو سالبة وهما الثالث والرابع .

والثالث ينتج موجبة جزئية .

والرابع سالبة جزئية .

فهذه هي الضروب الأربع ، وقد أنتجت المحصورات الأربع . . .

. قوله

(٧) أقول: معناه: أن كون إنتاج هذه القرائن، وكون النتيجة تابعة للكبرى في
 الجهات المذكورة، إنما يكون بيناً، إذا كان الأصغر داخلا بالفعل في الأوسط.

وذلك يكون في الصغريات الفعلية ، موجبة كانت أو سالبة ، يلزمها موجبة فعلية .

أما إذا كانت الصغرى بالإمكان ، فليس تعدى الحكم من الأوسط إلى الأصغر تعدياً بيناً ، بل إنما يتعداه بالقوة فقط ، ويحتاج إلى بيان .

والحاصل : أن قياسات هذا الشكل .

كاملة إذا كانت الصغرى فعلية .

<sup>(</sup>١) وفي نسخة (ب) (١) .

<sup>(</sup>٢) وفى نسخة بدون كامة (كل) .

وأما إذا كان كل [ ج] [ ب] بالإمكان \_ وفى نسخة « بإمكان » \_ فليس يجب أن يتعدى الحكم .

من [ ب] إلى [ ج] تعدياً بينا

(٨) لكنه إن كان الحكم على [ س] بالإمكان \_ وفي نسخة « بإمكان » \_ هناك إمكان إمكان إمكان .

وهو قريب من أن يعلم الذهن أنه إمكان ؛ فإن ما يمكن أن يحكن أن عكن قريب عند الطبع الحكم بأنه ممكن .

وغير كاملة ، إذا كانت ممكنة .

والصغرى التي يكون الحكم فيها بالقوة :

إما أن يؤلف مع كبرى أيضاً بالقوة .

أو مع كبرى فعلية ، ولكن غير ضرورية .

أو مع كبرى ضرورية .

فهذه ثلاث اختلاطات محتاجة إلى البيان .

وكان من عادة المنطقيين بيانها بالخلف . والرد إلى الاختلاطات الفعلية من الشكلين الآخرين ، وليس فيه زيادة وضوح ، مع الاشتمال على خبط كثير . وسوء ترتبب .

فعدل الشيخ من تلك الطريقة فى هذا الكتاب . وبينها ببيانات ثلاثة .

قوله :

(٨) هذا بيان الاختلاط الأول ، وهو الاختلاط من المكتنين . وقد اكتنى فيه بأن الذهن يعلم بسهولة ، أن ما يمكن أن يمكن يكون ممكناً؛ وذلك لأن الشيخ يميل إلى أن هذا الاختلاط كامل غير محتاج إلى زيادة بيان .

وبيان ذلك أن الممكن هو ما لايلزم من فرض وجوده محال ؛ فإذا فرض أن (ج) الذي يمكن أن يكون ما يمكن أن يكون (١) مثلا، خرج من الإمكان الأول إلى الوجود ، فقد سقط الإمكان الأول ، وصار حينئذ هو ما يمكن أن يكون(١) بحسب ذلك الفرض . ثم إذا فرض مرة أخرى أنه موجود ، فقد سقط الإمكان الثاني أيضاً . وصار (ج) (٩) لكنه إذا كان كل [ج] [ب] بالإمكان الحقيقي الخاص.
 وكل [ب] بالإطلاق.

جاز أن يكون كل  $_{-}$  وفى نسخة بدون كلمة  $_{+}$  كل  $_{+}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$   $_{-}$  الواجب ما يعمهما من الإمكان العام .

بالوجود ( ا ) من غير لزوم محال .

وكل ما يصبر بالفرض موجوداً من غير لزوم محال ، فهو ممكن .

فإذن (ج) يمكن أن يكون (١).

والوجه في أن هذا الحكم ليس بموجود في الذهن ، وقريب من الموجود فيه أنه إنما يحصل فيه من انعكاس قولنا :

كل ما ليس بممكن يمتنع أن يكون ممكناً . وهو أولى فى الأذهان . عكس النقيض إلى قولنا : فكل ما لا يمتنع أن يكون ممكناً . فهو ممكن ، وهو المطلوب .

قوله:

( ٩ ) وهذا بيان الاختلاط الثاني .

وهو الاختلاط من ممكن ومطلق .

فينتج ممكناً .

وذلك لأن الممكن إذا فرض موجوداً ، صار الاختلاط من مطالمتين ، ويكون إنتاجه بيناً ، ولا يلزم منه محال .

فإذن هو ممكن ، ولا يجب أن ينتج مطلقاً ، لأن الحكم على الأصغر ربما لا يكون بالفعل ، إلا عند كونه أوسط بالفعل ، وهو مما لاينرج إنى الفعل أبداً ، كما إذا قلنا : كل إنسان كاتب بالإمكان .

وكل كاتب مباشر للقلم بالإطلاق .

فلا يلزم منه كون كل إنسان مباشراً للقلم بالإطلاق ، بل بالإمكان . وربما يكون بالفعل ، كقولنا :

كل إنسان كاتب بالإمكان.

(۱۰) فإن كان كل ــ وفى نسخة بدون كلمة « كل » ــ [ س] بالضرورة، فالحق أن النتيجة تكون ضرورية .

وكل كاتب يتحرك بالإطلاق.

فكل إنسان يتحرك بالإطلاق.

والإمكان العام فى قول الشيخ: ( فكان الواجب ما بعمهما من الإمكان العام) لاينبغى أن يحمل على الذى يعم الضرورى وغير الضرورى، بحسب الاصطلاح، بل ينبغى أن يحمل على ما يعم القوة والفعل، وهو العام بحسب اللغة : وذلك لأن المكن قد يقع : على ما خرج إلى الفعل كالوجوديات.

وقد يقع على ما لم يخرج إلى الفعل، بل هو بالقوة بعد ، كالاستقبالى على ما قررناه فالاختلاط إذا كان من ممكن بالقوة المحضة ، ومطلق ؛ كانت النتيجة ممكنة بإمكان شامل لهما ، ولا يجب أن يكون بالقوة المحضة ، كما إذا قانا :

ثم قلبا :

زيد يمكن أن يكتب بذلك الإمكان.

وكل من يكتب ، فهو مباشر للقلم .

ينتج فزيد مباشر للقلم بالإمكان ، لا بالقوة انحضة ؛ لأنه ربما باشر القلم بالفعل في غير حال الكتابة التي هي بالقوة بعد ، بل بإمكان شامل للفعل والقوة معاً .

فهذا هو المناسب . وقد صرح به الشيخ في غير هذا الكنا**ب .** 

وأما إن حمل الإمكان العام على ما يعم :

الضرورة . واللاضرورة .

وحمل الإطلاق فى قوله: ( وكل « ت ، ه ا » بالإطلاق أيضاً ) على الإطلاق العام كما ذهب إليه الفاضل الشارح .

كان صادقاً .

إلا أنه لايكون مناسباً للبحث الذى نحن فيه . ولا يكون القول بأن ما يعم 8 الفعل والقوة » هو الإمكان العام. صحيحاً ؛ فإن الإمكان الخاص أيضاً قد يعمهما من وجه آخر قوله :

(١٠) وهذا بيان الاختلاط الثالث، وهو الاختلاط :

من ممكن . وضروري .

ولنورد في بيان \_ وفي نسخة « لبيان » \_ ذلك وجهاً قريباً فنقول :

لأن ــ وفى نسخة « أن » ــ [ ج] إذا صار [ س] صار محكوماً عليه أن ــ وفى نسخة « بأن » ــ [ ا ] محمول عليه بالضرورة .

ومعنى ذلك أنه لا يزول عنه ألبتة مادام موجود الذات ، ولا كان زائلا عنه ، لا مادام [ ب] فقط .

وهو \_ وفى نسخة « ولو» \_ كان إنما يحكم \_ وفى نسخة « حكم » \_ عليه بأنه [1] عندما يكون [ $\mathbf{u}$ ] ، كان ولنا :

وقد زعم جمهور المنطقيين أنه ينتج ممكناً .

والشيخ بين أنه ينتج ضروريًّا .

وكلامه ظاهر .

مطلق

والحاصل منه: أن الممكن إذا فرض موجوداً ، صار الاختلاط من :

وضروزی .

وكانت النتيجة ضرورية . كما مر .

وكل ما كان ضروريًّا فهو فى جميع الأوقات ضرورى .

فإذن كانت النتيجة قبل فرضنا أيضاً ضرورية .

والأوسط فى هذا القياس لم يفد كونها ضرورية فى نفس الأمر . بل أفاد العلم به . وقد حصل من هذا البحث أن الكبرى الضرورية ، مع جميع الصغريات الفعلية وغير الفعلية ينتج ضرورية .

والكبرى غير الضرورية ، إن كانت مع الصغرى فعليتين ، ينتج فعلية .

وإن كانت إحداهما ، أو كلتاهما ممكنة ، ينتج ممكنة .

والكبرى المحتملة لهما تنتج محتملة فعلية ، أو غير فعلية .

فبعض النتائج يتفق أن تُكون تابعة للكبرى .

كالحاصلة من صغرى فعلية ، مع أى كبرى اتفقت ، بشرط أن لا تكون وصفية .

كل [ ب] [ ا ] بالضرورة كاذباً ، على ما علمت .

لأن معناه كل موصوف بأنه [ ب] دائمًا أو غير دائم ؛ فإنه موصوف بالضرورة أنه [ ا ] ما دام موجود الذات . كان [ ب] أو لم يكن

وبعضها يتفق أن تكون تابعة للصغرى .

كالحاصلة من ممكنة ومطلقة ، عامتين أو خاصتين .

وبعضها يتفق أن تكون بخلافهما

كالحاصلة من ممكنة ومطلقة : إحداهما عامة والأخرى خاصة ؛ فإن النتيجة تكون في الإمكان كالصغرى . وفي العموم والخصوص كالكبرى .

وفى إنتاج الصغرى الممكنة مع غيرها موضع نظر . وهو أنا إذا حكمنا على كل(ب) أىّ حكم كان ، بأنه (1) أو ليس (1) فإن مرادنا أن ذلك الحكم واقع على كل ما هو (ب) بالفعل . لا على كل ما يمكن أن يكون (ب) كما قررناه من قبل .

فإن كان (ج) فى الصغرى يمكن أن يكون ( ب ) ولا يصير شىء منه ( ب ) ولا فى وقت من الأوقات بل يكون ( ب ) دائم السلب عن كل واحد منه من غير ضرورة . فإن الحكم على كل ( ب ) لايتناوله بوجه ألبتة .

وحيننْذ يمكن أن يكون الحكم عليه مخالفاً للحكم على ( ب ) وذلك لأن ما يمكن أن يكون ( ب ) يحتمل أن ينقسم :

إلى ما يوصف بر ( ب) بالفعل.

وإلى ما لا يوصف بـ ( س ) دائماً من غير ضرورة .

و يكون للقسم الأول حكم :

إما ضروري بحسب الذات . أو غير ضروري .

ويكون القسم الثانى حكم مناقض لذلك الحكم .

ولا يلزم من حكمنا على ما هو بالفعل ( ب ) أن يدخل فى ذلك الحكم ما هو بالإمكان ( ب ) ولا يكون بالفعل دائماً .

وهذا الإشكال إنما يلزم على القول بجواز وجود حكم دائم غير ضرورى كلى .

وإنما يندفع الاحمال المؤدى إلى هذا الإشكال فى باب خلط الممكن الضرورى بانعكاس قولنا :

كل ما ليس بضرورى بحسب الذات فهو يمتنع أن يكون ضروريًّا بحسبه .

(۱۱) لكن الصغرى إذا كانت ممكنة أو مطلقة تصدق معها السالبة ـ وفي نسخة « السالب » ــ جاز أن تكون سالبة وتنتج ؛ لأن ملكن الحقيقي سالبه لازم موجبه .

(۱۲) فتكون إذن النتيجة فى كيفيتها وجهتها تابعة الكبرى فى كل موضع من قياسات هذا الشكل ، إلا إذا كانت الصغرى ممكنة خاصة سالبة » ــ والكبرى وجودية ــ وفى

وهذا ضرورى إلى قولنا : كل ما لا يمتنع أن يكرن ضروريًّا: فهو ضرورى بالضرورة على طريق عكس النقيض .

> . قوله

(١١) أقول : يريد أن الصغرى السالبة إذا استازمت موجبة تنتج أيضاً ما تنتج الموجبة بقوتها .

وليس هذا تكراراً لما ذكره فى صدر الباب؛ لأن المذكور هناك كان خاصًا بالفعليات وههنا قد حكم على الوجه الشامل للقوة والفعل ؛ لأن الحكم العام لايتمشى إلا بعد بيان إنتاج الصغريات المكنة مع غيرها.

وهذا ما خالف الشيخ فيه الجمهور ، وقد وعد شرحه حين قال : ( فأما عن سالبتين ففيه نظر سنشرح لك) .

قوله :

(١٢) أقول: ذهب قوم من المنطقيين إلى أن نتائج هذا الشكل تتبع أخس المقدمتين
 في الكمية والكيفية والجهة جميعاً.

أى إذا وقع فى إحدى المقدمتين حكم جزئى ، أو سلبى . أو غير ضرورى ، كانت النتيجة كذلك .

وقد حقق الشيخ أنها ليست كذلك مطلقاً ، بل هي تابعة في الكمية للصغرى ، وفي الكيفية والجهة للكبرى . إلا في موضعين .

أحدهما : تقدم ذكره ، وهو أن تكون الصغرى ممكنة ، والكبرى غير ضرورية ؛ فإن النتيجة تكون بالفعل والقوة ، تابعة للصغرى، لا للكيرى . نسخة بإضافة « فإن النتيجة ممكنة خاصة » \_ أو الصغرى مطلقة خاصة سالبة \_ وفى نسخة بدون كلمة « سالبة » ... والكبرى موجبة ضرورية ؛ فإن النتيجة موجبة ضرورية ، إلا \_ وفى نسخة « وإلا » \_ فى شيء \_ وفى نسخة بزيادة « آخر » \_. نذكره .

ولا تلتفت إلى ما يقال من أن النتيجة \_ وفى نسخة « إلى ما قال من المنتيجة » وفى أخرى « إلى من يقول بأن » \_ النتيجة تتبع أخس المقدمات \_ وفى نسخة « المقدمتين » \_ فى كل شيء . بل فى الكيفية والكمية \_ وفى نسخة « فى الكيفية الكمية » \_ ، وعلى الاستثناء المذكور .

والثانى : سيجىء ذكره ، وهو أن تكون الصغرى موجبة ضرورية . والكبرى مطلقة عرفية ؛ فإنها :

إن كانت عامه ، أننجت كالصغرى ، موجبة ضرورية .

وإن كانت خاصة ، لم يكن الاقتران قياساً ؛ لتناقض المقدمتين .

فقول الشيخ: [ تكون إذن النتيجة في كيفيّمًا وجهلْها . . . إلى قوله: فإن النتيجة ممكنة خاصة] ظاهر .

وقوله بعد ذلك: [ أو الصغرى مطلقة خاصة ، والكبرى موجبة ضرورية؛ فإن النتيجة موجبة ضرورية] غير مطابق لما مر ؛ لأن ظاهر الكلام يقتضى عطف هذا الكلام بلفظة " أو » على ما قبله أى على ما استثناه ، مما لا تكون النتيجة فيه تابعة للكبرى .

وليس هذا كما قبله ؛ فإن النتيجة فيه تابعة للكبرى على ما صرح به .

فَى هذا الموضع قد وقع فيه تفاوت في النسخة .

وقد غلب على ظن الفاضل الشارح: أنه وقع فى سياقة الكلام تقديم وتأخير من سهو ناسخيه .

قال : وتقدير الكلام هكذا : لكن الصغرى إذا كانت ممكنة ، أو مطلقة ، يصدق معها السالبة . جاز أن تكون سالبة .

وتنتج ؛ لأن الممكن الحقيقي سالبه لازم موجبه . أو الصغرى مطلقة خاصة ، والكبرى موجبة ضرورية .

\_\_\_\_\_\_

فإن النتيجة موجبة ضرورية .

قال :والفائدة فى ذكر ذلك . أنه حكم فى الكلام الأول . بأن الصغرى السالبة منتجة و مهذا الكلام يتبين — وفى نسخة « بُسِينٌ » — أن الصغرى السالبة قد تنتج نتيجة موجبة ضرورية .

ثم بعد ذلك يستأنف فيقول : فتكون إذن النتيجة في كيفيتها وجهتها ، تابعة للكبرى في كل موضع من قباسات هذا الشكل . إلا إذا كانت الصغرى ممكنة خاصة ، والكبرى وجودية ؛ فإن النتيجة بمكنة خاصة . إلا في شيء نذكره ، وهو :

ما إذا كانت الصغرى ضرورية ، والكبرى عرفية على ما يجيء بيانه .

وعلى هذا النقدير يكون نظم الكلام مستقيا .

فهذا ما ذهب إليه الفاضل الشارح ههنا.

أقول: ويحتمل أيضاً أن يكون كل واحدة من لفظى و الصغرى و و الكبرى و قد تبدلت بالأخرى سهواً، ويكون نظم الكلام بعد ما مر على ترتيبه المذكور هكذا، إلا إذا كانت الصغرى ممكنة خاصة. والكبرى وجودية ؛ فإن النتيجة ممكنة خاصة . أو الكبرى مطلقة خاصة : والصغرى موجبة ضرورية ؛ فإن النتيجة موجبة ضرورية إلا في شيء مطلقة خاصة : والصغرى موجبة ضرورية ؛ فإن النتيجة موجبة ضرورية إلا في شيء نذكره .

وعلى هذا النقرير يكون المراد من قوله : [ أو الكبرى مطلقة خاصة، والصغرى موجبة ضرورية] هو الاستثناء الثاني .

ويريد بالمطلقة الحاصة ، المطلقة العرفية ؛ فإنه قد عبر عن العرفية أيضاً بهذه العبارة ، فى (النهج الخامس) حين قال : ( فإن أردنا أن نجعل للمطلقة نقيضاً من جنسها ، كانت الحيلة فيه ، ، أن نجعل المطلقة أخص مما يوجبه نفس الإيجاب والسلب المطلقين)

ويكون قوله: ( إلا فى شىء نذكره ) استثناء آخر عن قوله: (فإن النتيجة موجبة ضرورية ) وتقديره : إلا إذا كانت المطلقة العرفية . لا دائماً ؛ فإنها لاتنتج مع صغرى الضرورية لما نذكره .

وقد يستقيم الكلام على هذا التقدير أيضاً ، والتعسف فيه أقل مما كان فيا ذكره الشارح ؛ لأن ذلك يحتاج إلى حذف سطر من ــ وفى نسخة « فى » ــ موضع ، (۱۳) واعلم أنه إذا كانت الصغرى ضرورية \_ وفى نسخة «موجبة ضرورية » \_ والكبرى وجودية صرزة ، من جنس الوجودى ، معنى » \_ ما دام الموضوع موصوفاً بما وصف به ، لم ينتظم منه \_ وفى نسخة « فيه » وفى أخرى بحذفهما جميعاً \_ قياس صادق المقدمات ؛ لأن الكبرى تكون كاذبة ؛ لأنا إذا قلنا :

وإلحاقه بموضع آخريستغني فيه عنه ـ وفي نسخة وعنهما » ـ بنوع من التأويل .

وإلى زيادة ۥ الواو ۥ فى قوله : ﴿ إِلَّا فَى شَيْءَ نَذَكُرهُ ﴾

والله أعلم بحقيقة الحال .

قوله: ( بل فى الكيفية والكمية ، وعلى الاستثناء المذكور ) أى ليس الأمر كما ذهبوا إليه فى أن النتيجة تتبع أخس المقدمتين فى كل شىء، بل إنما تتبعها فى الكيفية والكمية ، دون الجهة .

وعلى الاستثناء المذكور في الكيفية ، وهو :

إنها من الممكنات والوجوديات لا تتبع أخس المقدمتين فى السلب ، بل تتبع الكبرى. قوله:

(١٣) أقول : المراد أن الصغرى الضرورية ، والكبرىالعرفية الوجودية ، لا يمكن أن تصدقا معاً .

مثاله : أن نقول : كل فلك متحرك بالضر ورة

وكل متحرك متغبر ، لا دائماً ، بل ما دام متحركاً .

وذلك لأن الكبرى تقتضى

دوام الأكبر ، بحسب وصف الأوسط

ولا دوامه بحسب ذاته .

فيلزم منه لا دوام الأوسط أيضاً بحسب ذاته ؛ لأن الوصف لوكان دائماً للذات ، والأكبر كان دائماً للوصف .

> فيلزم أن يكون الأكبر أيضاً دائماً للذات ؛ فإن وصف الدائم للدائم ، دائم . لكنه فرض لا دائماً بحسب الذات . هذا خلف .

كل [ج] [ت] بالضرورة .

ثم قلنا : وكل [ ب] \_ وفى نسخة بزيادة [ ا] \_ فإنه يوصف\_ وفى نسخة « موصوف » \_ بأنه [ ا] ما دام موصوفاً بـ [ ب] لا دائماً .

حكمنا أن ــ وفى نسخة « بأن » ــ كل ما يوصف بـ [ ب] إنما يوصف به وقتاً ما ، لا دائماً .

وهذا خلاف الصغرى.

بل يجب أن تكون الكبرى أعم من هذه ، ومن الضرورية ـ وفى

فظهر أن الكبرى فى هذا المثال . تقتضى أن كل ما يوصف بأنه متحرك ؛ فإن هذا الوصف له يكون لا دائماً .

والصغرى المشتمل<sup>(۱)</sup>على أن الفلك يوصف بأنه متحرك دائمًا . تقتضى أن بعض ما يوصف بأنه متحرك ، فهذا الوصف له ، يكون لا دئماً . وهذا مناقض للأول .

فإذن لا ينتظم مهما قياس صادق المقدمات.

والتعليل الصحيح لكون هذا التأليف ليس بقياس : هو بوقوع التناقض فيهما . وأما التعليل بكذب الكبرى كما يقتضيه قول الشيخ حين قال: (لأن الكبرى قد تكون

ومه المعنين بعدب المجرى من يستصيه فوق السيخ حين فاق رون المجرى فد معون كاذبة ) يستقيم أيضاً على وجه ، وهو أن الصغرى لما وضمت قبل الكبرى، على أنها صادقة بكون ثم اتبعت بكبرى تناقضها ، على أنها هى الكاذبة ؛ لأن المناقض لما فرض صادقاً بكون لا محالة كاذباً (٢).

وقد صرح الشيخ فى بعض كتبه بهذا الوجه .

وما ذهب إليه( صاحب البصائر ) وهو أن التعليل ينبغي أن يكون .

إما بكذب الكبرى .

وإما باختلاف الأوسط الذي يخرج القياس عن أن يكون قياساً .

وذلك لأنا إذا جعلنا اللادائم في الكبرى جزءاً من الموضوع ، حتى تصير القضية : كل متحرك لا دائماً ، فهو متغير .

<sup>(</sup>١) لعلها (المشتملة) .

<sup>(</sup>٢) لبته قال: يكون لا محالة مفروض الكذب.

نسخة « والضرورية » \_ حتى يصدق.

وحينئذ فإن ــ وفى نسخة « وإن » ــ نتيجتها تكون ضرورية ــلا تتبع الكبرى .

لم تكن الكبرى كاذبة ؛ بل كان الأوسط مختلفاً .

فليس بشيء : وذلك لأن هذا التقدير يحرج .

اللادائم عن أن تكون جهة .

والقضية عن أن تكون عرفية .

وذلك غير ما نحن فيه .

وعلى التقديرين ؛ فإن هذا التأليف ليس بقياس ؛ لأنه ليس بمنتج .

قوله : ( بل يجب أن تكون الكبرى أعم ) أى إذا كانت الكبرى عرفية مطلقة محتملة للدوام أو اللادوام، فالواجب أن يحمل مع الصغرى الضرورية على الدوام، يحمكن اجتماعهما على الصدق .

وحينتذ يصير الاقتران من ضرورية ، ودائمة . وتنتج دائمة .

قال الشيخ : ( وحينئذ فإن نتيجها تكون ضرورية ) لأنه لم يعتبر الفرق بين الضرورة والدوام ههنا ، فإن اعتبار الفرق يقتضى كون النتيجة ضرورية ؛ إذا كانت الكبرى ضرورية بحسب الوصف ، ولا ضرورية بحسب الذات ، ودائمة إذا كانت دائمة بحسب الوصف ، ولا دائمة بحسب الذات .

قال : (وهذا أيضاً استثناء) وذلك لأن النتيجة تخالف الكبرى في الجهة .

والشيخ استثنى موضعين : وينبغى أن يلحق بهما موضع آخر : وهو أن تكون الكبرى وحدها وصفية : فإن النتيجة تكون وصفية وذلك لأن الوصف ، إذا اختص بإحدى المقدمتين سقط اعتباره فى النتيجة ، كما إذا قلنا :

كل متحرك متغير . ما دام متحركاً .

وكل متغير جسم .

أو قلنا :

كل إنسان نائم .

وهذا أيضاً استثناء .

و إنما تكون ضرورية ؛ لأن [ج] يدوم بدوام [ ب] ـــ وفى نسخة «لأن [ج] يدوم [ ب] بالضرورة \*

وكل نائم ساكن ما دام نائماً .

فإن النتيجة فيهما لا تكون وصفية .

أما إذا كانتا وصفيتين ، فالنتيجة تكون وصفية مثلهما .

فني المثال الثاني من هذين المثالين ، لا تكون النتيجة تابعة للكبرى .

واعلم أن مخالفة النتيجة للكبرى ، وإن كانت تقع فى مواقع كثيرة ، بحسب اختلاف الجهات المذكورة ، إلا أن جميعها يرجع إلى هذه المواضع الثلاثة .

ومن ضبط هذه الأصول التي ذكرناها ، فقد يقدر على معرفة جميعها مفصلا ، إن ساعده التوفيق والله المستعان .

## الفصل الخامس إشارة إلى الشكل الثاني

- وفى نسخة بعدم ذكر عنوان فصل فى هذا المقام مع استمرار الكلام متصلا بالكلام السابق ، مبتدأ بعبارة « الشكل الثانى » \_

(١) الثاني \_ وفي نسخة « الشكل الثاني » \_

اعلم أن الحق فى هذا الشكل هو ــ وفى نسخة بدون كلمة « هو » ــ أنه لا قياس فيه .

عن ـ وفى نسخة « من » ـ مطلقتين بالإطلاق العام .

ولا عن ممكنتين .

(١) أقول : هذا الشكل لاينتج مع الاتفاق في الكيف والجهة ؛ لأن الإنسان والفرس شَرَكان في :

حمل الحيوانية عليهما

وسلب الحجرية عنهما .

ولا يوجب ذلك حمل أحدهما على الآخر .

والإنسان والناطق يشتركان في ذلك الحمل والسلب بعيمها .

ولا يوجب سلب أحدهما عن الآخر .

وذلك لأن الأشياء المتباينة وغير المتباينة ، قد تشترك فى أن يحمل عليها ، أو يسلب عنها جميعاً . شيء آخر .

فن شرط الإنتاج أن يختلف الحكمان بحيث لايصح جمعهما على شيء واحد ، حتى يجب منه تباين الطرفين ، وبفيد حكماً سلبياً .

والجمهور : ظنوا أن هذا الاختلاف هو الاختلاف بالإيجاب والسلب ، فحكموا

ولا عن خلط مهما:

ولا شك فى أنه لا قياس فيه عن ــ وفى نسخة « من » ــ مطلقتين ، موجبتين أوسالبتين .

ولا عن ممكنتين كيف كانت .

بل إنما الحلاف أولا فى المطلقتين إذا اختلفتا فيه ، فى السلب والإيجاب .

فإن الحمهور يظنون أنه قد يكون منهما قياس .

ونحن نرى فيه . غير ذلك \_ وفي نسخة « فيه ذلك » \_

بأن الشرط في إنتاج هذا الشكل اختلاف المقدمتين في الكيف.

والحق : أن المختلفتين فى الكيف قد يجتمعان على الصدق . كما في المطلقات والممكنات ، ولا يلزم من اختلافهما تباين الطرفين .

فإذن الاختلاف في الكيف كيف كان لايكفي في حصول هذا الشرط .

فهذا شرط .

ويحتاج هذا الشكل فى الإنتاج إلى شرط آخر . وهو كون الكبرى كلية ؛ وذلك لأن حصول الشرط الأول ، مع جزئية الكبرى . لايقتضى إلا المباينة :

بين الأصغر .

وبعض الأكبر .

ولا يعلم هل بيمهما ملاقاة في البعض الآخر ؟ أم لا ؟

فإذن لايمكن أن يسلب الأكبر عن الأصغر ، كما إذا :

حملنا الأسود على الغراب .

وسلبناه عن بعض الحيوانات . أو عن بعض الناس .

فإنه لايلزم منه سلب الحيوان . عن الغراب . ولا حمل الإنسان عليه .

وإذا تقررت هذه الأصول فنقول :

جمهور المنطقيين ذهموا إلى أن المطلقات . والوجوديات. قد تنتج في هذا الشكل ، بشرط الاختلاف في الكيف . ثم في المطلقات الصرفة . والممكنات .

فإن الخلاف فيهما ــ وفى نسخة « فيها » ــ ذلك بعينه . ولا قياس منهما ــ وفى نسخة « منها » ــ عندنا فى هذا الشكل .

(۲) وذلك لأن الشيء الواحد، بل الشيئين المحمول أحدهما على الآخر قد يوجد شيء لا يحمل ـ وفى نسخة « شيء يحمل » ـ عليه أو علمهما بالإيجاب المطلق.

وقد يوجب ويسلب ... وفى نسخة « ويسلب معاً » ... عن كل واحد من جزئيات المعنى الواحد . أو جزئيات شيئين أحدهما محمول على الآخر ، ولا يوجب شيء من ذلك :

أن يكون الشيء مسلوباً \_ وفي نسخة « أن الشيء مسلوب » \_ عن نفسه .

وبيّن الشيخ أن الحق أنه لاقياس في هذا الشكل عنها . ولا عن الممكنات. بسيطة، ولا مخلوطة بعضها مع بعض .

أما مع الاتفاق في الكيف ، فبالاتفاق .

وأما مع الاختلاف فيه ، فبما بينه .

 <sup>(</sup>٢) كالإنسان قد يوجد شيء كالساكن يحمل عليه ويساب عنه . بالإيجاب والسلب المطلقين . فيقال :

الإنسان ساكن .

الانسان لسي ساكن

والشيئان المحمول أحدهما على الآخر . كالإنسان والحيوان . قد يوجد كـ ( الساكن ) يحمل عليهما ويسلب عهما بالإيجاب والسلب المطلقين . فيقال :

الإنسان ساكن .

الحيوان ليس بساكن .

والإنسان ليس بساكن

الحيوان ساكن .

أو أحد الشيئين مسلوب \_ وفي نسخة « مسلوباً » \_ عن الآخر .

وقد يعرض جميع هذا للشيئين ــ وفى نسخة بدون عبارة « للشيئين » ــ المسلوب أحدهما عن الآخر ، ولا يوجب ذلك أن يكون أحدهما محمولا على الآخر .

فلا بلزم إذن مما ذكر سلب وإيجاب ... وفى نسخة « ولا إيجاب » ... فلا تلزم نتيجة .

وقد يوجب ويسلب معاً عن كل واحد من جزئيات المعنى الواحد . فيقال :

كل واحد من الناس ساكن .

لا واحد من الناس بساكن .

أو جزئيات شيئين محمول أحدهما على الآخر ، لكل واحد من الناس . وكل واحد من الحيوانات .

ولا يوجب شيء من ذلك :

أن يكون الإنسان مسلوباً عن نفسه .

أو الحيوان مسلوباً عن الإنسان .

فقد يعرض جميع هذين الشيئين . والمسلوب أحدهما عن الآخر . كالإنسان والفرس، وذلك بأن يقال :

الإنسان ساكن .

الفرس ليس بساكن .

أو على العكس .

أو يقال :

كل واحد من أحدهما ساكن .

لأواحد من الآخر بساكن .

ولا يوجب ذلك أن يكون أحدهما محمولا على الآخر ، فلا يلزم من ذلك سلب وإيجاب فلا يلزم نتيجة .

فإذن ليس ما يتألف من المطلقات والوجوديات بقياس .

(٣) والذين \_ وفى نسخة « والذى » \_ يحتجون \_ وفى نسخة « يحتج » \_ به \_ وفى نسخة بدون عبارة « به » \_ فى الاستنتاج عن المطلقتين المختلفى الكيفية . وكبراهما كلية ، مما \_ وفى نسخة «كما » \_ سنذكره ، فشيء لا يطرد فى المطلق العام ، والوجودى العام ؛ لأن العمدة هناك إما العكس ؛ وهما لا ينعكسان فى السلب أو الخلف ، باستعمال النقيض ، وشرائط النقيض فيهما \_ وفى نسخة « فيها » \_ لا تصح .

وفيه نظر : لأن الجزئ من حيث هو جزئى ، لايحمل على جزئى آخر إلا فى اللفظ.

(٣) أقول : القائلون بأن الاقتران من مطلقتين قد بنتج ، يحنجون فى بيان الإنتاج، تارة بعكس السالمة ، ورد الشكل إلى الأول ، وهو مبنى على أن سوالب المطلقات تعكس .

وتارة بالحلف ، وهو قولم في اقتران :

کل (ج) (ب)

ولا شيء من (١) (١)

لم يصدق لاشيء من (ج) (١).

فليصدق نقيضه وهو بعض (ج) (١)

ونضيفه إلى الكبرى ينتج من الأول ، ليس بعض (ج) (ب) وهو نقيض الصغرى .

وهذا مبنى على أن المطلقات تتناقض .

وقد بينا أن المطلقات لا تنعكس سوالبها ، وأنها لا تتناقض في جنسها .

فإذن قد بطل احتجاجهم .

قوله :

والفاضل الشارح: فسر (الشيء الواحد)؛ (الجزئ الواحد) ك (زيد) و (الشيئين المحمول أحدهما على الآخر)؛ (الجزئين)كهذا الإنسان وهذا الناطق.

(٤) بل إنما ينعقد في هذا الشكل من المطلقات قياسات \_ وفي نسخة «قياساً » \_ من مقدمات ، فيها موجبة وسالبة ، إذا كانت \_ وفي نسخة «سالبها » \_ من شرطها أن تنعكس ، أو لها نقيض من بامها .

وقد علمت أى \_ وفى نسخة « أن » \_ القضايا \_ وفى نسخة « القضاء » \_ المطلقة السالمة ، كذلك .

فهناك إن كان تأليف من مطلقتين أو من ضروريتين ــ وفى نسخة « أو ضروريتين » ــ أو من مطلقة عامة ، وضرورية ــ وفى نسخة » ومن ضرورية » ــ

<sup>(</sup>٤) يقول : القياس في هذا الشكال إنما ينعقد من مختلفات الكيفية . بشرط أن تكون السالبة تنعكس . أو يكون لها نقيض من بابها . كالمطلقات المنعكسة . وهي : العرفية العامة .

والوجودية

والضروريات .

فإنها تنتج بسيطة . ومخاوطة .

وكذلك خلط المطلق العام . والوجودى ، بالضرورى فى هذه القضايا ، إنما يكون الشرط :

اختلاف الكيف.

وكلية الكبري .

واعلم أن هذا قول غير ملخص ؛ وذلك لأن الضرورى والمطلق . إذا اختلطا . وكانت السالبة مطلقة ؛ فإنهما تنتجان أيضاً ، مع كون السالبة غير منعكسة كما سنذكره من بعد .

قوله :

فالشرط أن تختلف القضيتان في الكيفية ، وتكون الكبرى كلية .

(٥) والحكم فى الجهة السالبة المنعكسة \_ وفى نُسخة بزمادة «الكلية » \_\_

(٦) والضرب الأول: منها هو مثل قولك:

کل [ج] [ت]

ولا شيء من [١] [ ب] \_ وفي نسخة « ولا شيء من [ ج] [١]» \_ فلا شيء من [ ج] [١] \_ وفي نسخة بدون عبارة « فلا شيء من [ ج ] [١] » \_

ورد الشكل إلى الأول .

ولا محالة تصير السالبة في الشكل الأول كبرى .

وتكون الجهة هناك على مذهبهم تابعة للكبرى ، فتكون ههنا تابعة للسالبة .

وسيبين الشيخ أن ننتيجة المتألف من ضرورية وغيرها تكون أبداً ضرورية . سواء كانت الضرورية فيها موجبة أو سالبة .

قوله:

(٦) أقول : اعتبار الشرطين المذكورين . أعنى :

اختلاف الكف .

وكلية الكبرى .

يقتضي أن تكون الضروب المنتجة أربعة ، من جميع السنة عشر ، لا غير .

لأن الكبرى الموجبة . لا تقترن إلا بسالبتين : كلية ، وجزئية .

والكبرى السالبة ، لا تقترن إلا بموجبتين : كلية . وجزئية .

وهی غیر بینة ، وتنتج سوالب .

فالشيخ بين الضرب الأول

بعكس الكبرى ، ورد الشكل الأول .

 <sup>(</sup>٥) هذا بحسب مذاهب الظاهريين ، وذلك لأنهم يثبتون الإنتاج في هذا الشكل .
 معكس السالة .

لأنا نعكس الكبرى ، فتصبر:

ولا شيء \_ وفي نسخة « لا شيء » \_ من [ س] [ ا ]

ونضيف إلها الصغرى ؛ فيكون ـ وفي نسخة « فيصر » ـ الضرب للثاني من الشكل الأول .

وتكون العبرة في الحهة للكبرى ـ وفي نسخة بدون عبارة « للكبرى » – والثانى : منها مثل قولك :

لا شيء من [ ج] [ ب]

وكل [ا] [ت]

فلا شيء من [ ج] [ ا ]

ثم قال : ( والعبرة في الجهة للسالمية ) يعني بحسب الأغلب ؛ فإن الحال فيه ما مر .

وبين الضرب الثاني: بعكس الصغرى ، وجعل الصغرى كبرى ، والكبرى صغرى؛ لينتجا عكس المطلوب من الأول ، ثم عكس النتيجة ، لتحصل النتيجة المطلوبة به . ثم قال : ( وتكون العبرة السالبة أيضاً في الجهة ) لأنها تصبر كبرى الأول .

ثم قال : ( وإن كانت مطلقة ، فما ينعكس إليه المطلق ، من المطلق) أي كانت السالبة عرفية عامة ، كانت النتيجة أيضاً عرفية عامة : الأنها تنعكس كنفسها .

وإن كانت عرفية وجودية ، كانت النتيجة يما ينعكس إليها ، وهي العرفية العامة كما سبق ذكره .

وبين الضرب الثالث: بما بين به الضرب الأول.

ولم يمكن بيان الوابع: بالعكس ؛ لأن السالبة الجزئية لاتنعكس : والموجبة الكلية تنعكس جزئية ، ولا قياس عن جزئيتين .

ففرغ في بيانه إلى الحلف والافتراض:

أما الخلف: فبأن أضاف نقيض النتيجة إلى الكبرى ، فأنتجا نقيض الصغرى . أو ما يمتنعأن يصدق مع الصغرى ، إذا كانت الجهتان غير متناقضتين .

وقد يمكن بيان جميع الضروب بالحلف ، هكذا .

وأما الافتراض : فبأن عين البعض من (ج) الذي ليس (ب) وسهاه (د)

لأنا نعكس \_ وفى نسخة « لأنك تعكس » \_ الصغرى ونجعلها كرى » \_

فينتج لا شيء من [١] [ج]

تُم تَعْكُس النتيجة ، وتكونُ العبرة للسالبة أيضاً في الحهة .

فإن كانت مطلقة . فما ينعكس إليه المطلق ، من المطلق .

والثالث : منها مثل قولك \_ وفى نسخة بدون عبارة « مثل قولك » \_

بعض [ج] [ت]

ولا شيء من [ا] [س]

فليس بعض [ ج ] [ ا]

تبینه ــ وفی نسخة « بینه » وفی أخری « بینته » ــ بما عرفت .

والرابع : منها ــ وفى نسخة « والرابع ههنا » ــ مثل قولك : ليس بعض [ج] [ب]

## وکل [ ا ] [ ب]

فحصل له قضيتان :

إحداهما : لا شيء من ( د ) ( ب ) .

والثانية : بعض ( ج ) ( د ) .

والقضية الأول جهتها تكون جهة صغرى القياس. لأنها هي ؛ فإن الحال لم ينعين إلا: بنعين الموضوع .

وتبديل الاسم . وتعيين الموضوع ، وإن أفاد كلية الحكم . لكنه لا يغير نسبة المحمول إلى الموضوع .

وتبديل الاسم لا يؤثراً في المعنى .

ثم يحصل من اقتران القضية الأولى ، بكبرى القياس ، الضرب الثانى من هذا الشكل وينتج ما يوافق السالبة في الجهة .

ويحصل من اقتران القضية الثانية بهذه النتيجة ، تأليف على هيئة الضرب الرابع من الشكل الأول . ينتج ليس بعض [ج] [<sup>1</sup>] وإلا فكل [ج] [<sup>1</sup>] وكان كل[<sup>1</sup>] [ب] فكل[ج] [ب] وكان ليس بعض [ج] [<sup>1</sup>] وفي نسخة بدون عبارة :

" وكل[ا] [ا] ينتج ليس بعض [ج] [ا] وإلا فكل [ج] [ا] وكان كل[ا] [ا] فكل[ج] [ا] وكان ليسبعض[ج] [ا]"-هذا خلف .

وله بيان غير الحلف ليكن [ د] \_ وفى نسخة « ليكن بعض [ د] » \_ البعض الذى هو \_ وفى نسخة بدون كلمة « هو » \_ من [ ج] وليس [ س] فيكون لاشىء من [ د ] [ س]

> وکل ۱۱<sub>]</sub> [ س] فلا شيء من [ د ] [ <sup>ا</sup>]

و بعض [ ج] [ د] ـــ وفى نسخة بزيادة « ولا شيء من [ د] [ ا ] » ـــ فلاكل [ ج] [ ا ] .

وينتج ما جهته تلك الجهة بعينها .

وذلكَ لأن هذا التأليف ، وإن كان يشبه الشكل الأول . ليس بتأليف قياسى على الحقيقة ، فإن الصغرى لا تشتمل على حمل ووضع ، بل على اسمين مرادفين لشيء واحد ، وإنما أورد على هيئة قياسية ، لإزالة اشتباه يعرض الأذهان (١١من جهة تغير الموضوع فى القضية الأولى ؛ لا لإفادة شيء لم يكن معلوماً يراد أن يعلم بهذا القياس .

والافتراض يختص بما يشتمل على مقدمة جزئية .

<sup>(</sup>١) لعل صوابها (للأذهان).

ومن ههنا تعلم أن العبرة للسالبة في الحهة

وليس بمكن فى \_ وفى نسخة بدون كلمة « فى » \_ هذا الضرب أن يبين \_ وفى نسخة « يتبين » \_ بالعكس .

لأن الصغرى سالبة جزئية ، لا ـ وفي نسخة « فلا » ـ تنعكس .

والكبرى تنعكس \_ وفى نسخة بدون كلمة « تنعكس » \_ جزئية فلا يلتئم منها \_ وفى نسخة « منهما » \_ ومن الصغرى قياس ، فإنه \_ وفى نسخة «لأنه » وفى أخرى « و إنه » \_ لاقياس من جزئيتين .

(٧) هذا كله وليس فى المقدمات ممكن: فإن اختلط ممكن ومطلق، وكان من الحنس الذى لا ينعكس ؛ فإن ما أوردناه فى منع انعقاد القياس من \_ وفى نسخة «عن » \_ مطلقتين من ذلك الحنس يوضح \_ وفى نسخة «بوضع » \_ منع انعقاد \_ وفى نسخة بدون كلمة « انعقاد » \_ القياس من \_ وفى نسخة «عن » \_ هذا الخلط .

(٨) وإن كان من الحبس الذي نستعمله الآن ، والمطلق سالب ،

قوله :

( ٨ ) أقول : وأما الاختلاط من الممكنة ، والمطلقة المنعكسة ، فلا يخلو :

فحصل من جميع هذا أن العبرة للسالبة . كما كانت فى الشكل الأول للكبرى . قبله :

 <sup>(</sup>٧) أقول : لما فرغ من بيان التأليفات الكائنة من المطلقات والضروريات بسيطة ومخلطة .

وقد ذكر أن المكنات لا تنتج بسيطة .

فأراد أن ببين ههنا ، حكم اختلاطها بالمطلقات ، والضروريات .

وبدأ بالمطلقات فذكر أن القياس من الممكنات والمطلقات غير المنعكسة ، لاينعقد بعين ذلك البيان ، الذى بيس به امتناع انعقاده من المطلقات غير المنعكسة ؛ فإن الحكم فيها لا يختلف إلا بالاعتبار .

فقد ينعقد القياس إذا روعيت الشروط .

فإن كانت الكبرى كلية سالبة ، من باب المطلق المذكور ، وكان \_ وفي نسخة «كان »\_ الممكن موجباً أو سالباً ، رجع بالعكس ، إلى الشكل الأول ، أو بالافتراض فأنتج ، ولكن النتيجة التي ـ وفي نسخة « ولتكن النتيجة هي التي » \_ عرفتها في الشكل الأول .

إما أن تكون المطلقة سالية . أو موجية .

والأول : لا يخلو :

إما أن يقع في الكبرى أو في الصغرى .

فإن كانت الكبرى مطلقة سالة ؛ فإنها تنتج ممكنة عامة، سواء كانت الممكنة عامة أو خاصة .

و أن كانت خاصة .

فسواء كانت موجية ، أو سالية .

وسواء كانت المطلقة عرفية عامة ، أو وجودية .

مثاله: كل (ج) (ب) بأحد الإمكانين.

ولا شيء من (١) ( ب ) بالإطلاق المنعكس العام ، أو بالوجود .

وبيانه : إما بعكس الكبرى ، إلى المطلقة المنعكسة العامة ، لينتج من الشكل الأول :

لا شيء من (ج) (١) بالإمكان العام ، كما ذكرناه ، وهو المطلوب .

وإما بالحلف بأن نقول : إن لم يكن . لاشيء من (ج) (١) بالإمكان العام.

فبعض (ج) (١) بالضرورة.

ولا شيء من (١) (١) بالإطلاق المنعكس.

فليس بعض( ج) (ب) بالضرورة .

وكان كل (ج) (ب) بالإمكان.

هذا خلف .

وإن كانت الكبرى وجودية منعكسة ، لم يحتج إلى اقتران فى الحلف ، بل نقول :

(٩) وإن لم تكن سالبة بل موجبة كيف كان ذلك \_ وفى نسخة بدون كلمة « ذلك » \_ لم يكن قياس \_ وفى نسخة « قياساً » \_ إلا فى تفصيل لا يحتاج إليه ههنا \_ وفى نسخة بزيادة ما يأتى: « وهو أن تكون المقدمتان مختلفتي هيئة الوجود . الذى لا ضرورة فيه ، وكان:

وأما الافتراض : كما فى بعض النسخ ، فقد يمكن البيان به ، إذا كانت الصغرى جزئية . وإلا ظهر الحلف . لأنه لا ضرورة إلى الافتراض ههنا ، فإن الكبرى منعكسة ، اللهم إلا أن يحمل الافتراض ، على فرض كون الممكن موجوداً بالفعل ، فيصير الاقتران من مطلقتين كبراهما سالبة منعكسة ، ثم ترد النتيجة إلى الإمكان .

وأما إن كانت الصغرى مطلقة سالبة . فالكبرى تكون لا محالة ممكنة موجبة .

وبالجملة لو لم تصدق السالبة المطلقة . انعقد قياس من الشكل الأول ، من الصغرى الدائمة ، والكبرى العرفية اللادائمة . وإنه محال .

وحكم هذا مندرج فيما يجيء بعد هذا الكلام .

قوله

(٩) معناه وإن لم تكن الكبرى سالبة مطلقة ، بل تكون موجبة :

إما مطلقة .

أو ممكنة .

لم يكن ذلك التأليف قياساً.

والممكنة الحقيقية ، كانت سالبتها وموجبتها متلازمتين ، لم تكن القسمة إلى الإيجاب والسلب فيها معتبرة .

وإنما قال ذلك ؛ لأنا إذا قلنا : لاشيء من (ج) (ب) بالإمكان .

وكل (١) (١) بالإطلاق.

لم يمكن ــ وفي نسخة « يكن « ــ الرد إلى الشكل الأول بالعكس .

فإن الصغرى غير منعكسة .

والكبرى تنعكس جزئية.

إن نقيض النتيجة كاذبة ؛ لأنها تناقض الكبرى . كما مر ذكره .

```
أحدهما : الحكم فيه فى وقت من الأوقات ، كون الشيء [ج]
فيكون فيه وجوب . . أو لا يكون .
```

والآخر : في كون ما هو [ ج] دائماً ، ما دام موصوفاً بذلك » –

وإذا قلنا : لاشيء من (ج) ( س) بالإطلاق .

وكل (١) (٠) بالإمكاذ.

أو كل (ج) (ب) بالإطلاق.

ولا شيء من (١) (ب ) والإمكان.

انعكست الصغرى في الأول ، وأنتجت مع الكبرى ،

لاشىء من (١) (ج) بالإمكان.

وهي غير منعكسة .

رى عير سالت ، والمطلق سالب ،

وسس ساب .

فقد ينعقد القياس إذا روعيت الشرائط .

فإن كانت الكبرى كلية سالبة ، من باب المطلق المذكر . . وكان الممكن موجاً أو سالماً .

رجع بالعكس ، إلى الشكل الأول ، أو بالحلف ــ وفي بعض النسخ ، أو بالافتراض، ــ

فأنتج . ولتكن النتيجة هي التي عرفها في الشكل الأول .

فالنتيجة على جميع التقديرات غير حاصلة .

ولا يمكن بيان شيء منها بالحلف؛ لأن اقتران نقيض النتيجة ، وهو بعض (ج)

(١) بالضرورة .

بكل واحدة من المقدمتين . ولا ينتج مايناقض الأخرى .

فلذلك حكم الشيخ بأنها لاتكون أقيسة .

وزعم صاحب البصائر : أن اقتران .

الصغرى العرفية ، الوجودية السالبة .

بالكبرى المكنة.

ينتج موجبة جزئية ممكنة عامة .

وهو بناء على مذهبه ، أعنى القول بانعكاس الصغرى كنفسها ، فإن عكسها مع الكبرى ينتج من الشكل الأول ممكنة خاصة سالمة .

وتنعكس ووجبتها إلى ما ادعاه .

قال : ولا تنتج إذا كانت الصغرى عرفية عامة : لأنها على تقدير كونها ضرورية ، تنتج مع الكبرى الممكنة ضرورية ساابة . فنكون النتيجة محتملة للطرفين .

ومما يبين فساد قوله : بعد ما مر ، أنا نقول :

لا واحد من الكتاب بنائم ، لا دائمًا ، بل ما دام كاتبًا .

وكل فرس نائم بالإمكان .

ولا نقول :

بعض الكتاب بالإمكان فرس .

وأما التفصيل الذى استثناه الشيخ ولم يذكره: فقد قبل: هو أن تكون المقدمات مختلفتي هيئة الوجود الذي لاضرورة فيه ، فكان .

إحداهما : الحكم فيها فى وقت من أوقات كون الشيء (ج) ، فيكون فيه وجوب أو لايكون .

والأخرى : في كون ما هو (ج) دائمًا ما دام موصوفاً بذلك .

ومعناه : كون إحدى المقدمتين مطلقة بحسب الوصف، والأخرى دائمة بحسبه ، أى

إحداهما: مطلقة وصفية.

والأخرى: عرفية عامة أو وجودية .

وينبغي أن تختلفا في الكيف ، إن كانت المطلقة محتملة للدوام .

وإدا إن لم تكن محتملة له ، فسواء اختلفتا فيه أو اتفقتا ، فإسهما تنتجان مطلقة وصفية ، لوجوب تباين الوصفين ، ولكن بشرط أن تكون الكبرى ، هي العرفية ،

ومثاله: أن تقول:

الجالس قد لا يحرك يده فى بعض أوقات جلوسه .

والكاتب بحركها في جميع أوقات كتابنه .

الاشارات والتنبيهات

ينتج أن الحالس قد لايكون كاتباً في جميع أوقات جلوسه .

وإما إن قلبنا المقدمتين فلا ينتج .

أن الكاتب قد لا يكون جالساً في جميع أوقات كتابته ، على تقدير كون الكتاب جالسين ، ما داموا كاتبين ، وخلو الجالسين عن الكتابة في بعض أوقات جلوسهم .

فهذا شرح ما في الكتاب في هذا الاختلاط .

واعلم أن الشيخ : ذهب في هذا البيان مذهب الجمهور .

والحقّ يقتضي : أن المختلط من الممكن والمشروط بالوصف ، ينتج بشرطين : أحدهما : وقوع المشروط بالوصف في كبرى القياس ، كما إذا قلنا :

كل إنسان يتحرك بالإمكان .

ولا شيء من النائم بمتحرك ، ما دام نائماً .

فإنه ينتج : لا شيء من الإنسان بنائم بالإمكان .

لأن الصغرى تقتضي جواز اتصاف الأصغر بما يناقي الأكبر ، فيازم منه جواز خلوه عنه ، عند الاتصاف بما بنافيه .

وكذلك إذا قلنا :

لاشيء من الإنسان بساكن بالإمكان.

وكل نائم ساكن ، ما داء نائماً .

لأن الصغرى تقتضي جواز خلو الأصغر عما يلزم الأكبر ، فيلزم منه جواز خلوه عنه ؛ فإن الملزوم يرتفع عند ارتفاع اللازم .

أما إذا وقعت المشروطة بالوصف في الصغرى ؛ فإنه لاينتج .

لأنا نقول:

كل كاتب يقظان . ما دام كاتبا .

ولا شيء من الإنسان بيقظان بالإمكان .

وكذلك نقول:

لاشيء من الكاتب بنائم ما دام كاتباً .

وكل إنسان نائم بالإمكان .

ولا ينتجان سلب الإنسان عن الكاتب وذلك لأن المستلزم يمكن أن يخلو عنه الأكبر أو المنافى لما يمكن أن يجتمع مع الأكبر مها هو وصف الأصغر لا ذاته .

وتعاند الأوصاف لايقتضى تعاند الموصوف بها .

وبيان ذلك: أن الوصف الذى قد يجتمع مع ١٠ ينافى وصفاً آخر وقد يخلو عما يلزم وصفاً آخر ؛ فإنه قد يخلو عن ذلك الوصف الآخر ضرورة .

أما الذي يستلزمه ماقد يخلو عن الوصف الآخر ، أو ينافى ما قد يجتمع معه ، فليس كذلك لاحمال استلزامه الوصف الآخر ، مع جواز انفكاك لازمه الأول عنه ، واجماع منافيه به .

واعلم أن هذا التفصيل إنما هو من باب اختلاط المطلقات المختلفة . وقد استثناه الشيخ من باب اختلاط المطلقات والممكنات .

والشرط الآخر : أن تكون الجهتان بحيث لا يمكن اجباعهما على الصدق .

أى يكون بإزاء الممكن ما يكون الحكم فيه بحسب الوصف ضروريا .

وبإزاء المطلق ما يكون الحكم فيه بحسب الوصف ، إما دائمًا ، أو ضروريا .

فإنه قد يمكن اجماع الممكن والعرفى ، على الصدق ، حتى يكون الحكم دائمًا بحسب ا الوصف من غير ضرورة . ولا يلزم من ذلك تباين أصلا .

والفاضل الشارح: قد حقق الأول من هذين الشرطين ، ولم يذكر الناني .

فإذا حصل هذاًن الشرطان ، فقد أنتج المختلط المكن والمطلق المنعكس وغير المنعكس سواء كانت المطلقة المنعكسة موجبة أو سالبة .

وسواء تيسر بيانه بالرد إلى الشكل الأول ، أو بالحلف ، أو لم يتيسر بشيء من ذلك . وهذا بما لم يذكره الشيخ .

وأقول أيضاً: إذا كانت الكبرى وجودية عرفية ، فإنها تنتج مطلقة عامة سالبة ، مع أي صغرى انفقت .

وذلك لأن النتيجة الدائمة الموجبة ، تناقض هذه الكبرى بمثل ما مر فى الشكل الأول ، فإذن يصدق معها نقيضها أبداً .

مثاله : إذا لم يمكن أن بصدق قولنا :

(١٠) ويجب أن تقيس على هذا خلط الضرورى ـ وفى نسخة
 الضرورة » ـ بغيره إذا كان على هذه الصورة .

(١١) بعد أن تعلم أن في هذا الخلط زيادة قياسات .

وذلك أنه إذا كان التأليف من ممكن صرف ـ وفي نسخة بدون كلمة « صرف .. و صرف » ... كلمة « صرف » ...

بعض ( ج ) ( ١ ) دائماً .

على قولنا :

کل (۱) (ب)

أو لاشيء من (١) (ب) ما دم (١) لادائماً .

فمن الواجب أن يصدق أبدأ معه نقيضه ، وهو قولنا :

لاشيء من (ج) (١) مطلقاً .

وهذ مما لم يذكره أحد مهم .

قوله :

(١٠) أى إذا كانت السالبة ضرورية ، والموجبة غير ضرورية . فإنه ينتج ، ويبين بالعكس والحلف . كما مر في الطلقة المنعكسة .

أما إذا كانت الموجبة ضرورية والسالبة غير ضرورية ؛ فإنه ينتج أيضاً ، ولكن يبين بالحلف دون العكس .

قوله :

( ۱۱ ) أقول : معناه أن الضرورى إذ اختلط بغير الضرورى . أفاد التباين الذاتى بين حدى المطلوب . وأنتج الضرورى السالب ، وإن اتفقت المقدمتان فى الكيف ، فضلا عن أن تختلفا فيه

أما على تقدير الاختلاف فللبيانات المذكورة .

وأما على تقدير الاتفاق فلأنك تعلم أنه :

إذا كان (ج) الأصغر بحيث يصدق (ٮ) الأوسط على كله ، بإيجاب غير ضرورى أو سلب غير ضرورى، حتى يكون الحكم بـ ( ٮ ) على كل (ج) لا بالضرورة أو من وجودی صرف، وضروری صرف ــ وفی نسخة بدون كلمة « صرف » ــ والكبرى كلية .

ثم القياس .

سواء كانتا \_ وفى نسخة « كانا » \_ موجبتين معاً ، أو سالبتين معاً ، فضلاً عن المختلفتين .

أما إذا اختلفتا \_ وفي نسخة « اختلفا » \_ والكبرى كلية ، فتعلم مما \_ وفي نسخة « فتعلمه مما » وفي أخرى « فتعلمه مما » \_ علمت .

وأما إذا اتفقتا فأنت تعلم أنه إذا كان «ج » بحيث إنما يصدق [ - ] على كله بإيجاب غير ضروري .

وكان ــ وفى نسخة « فكان » ــ [ ب] على كل ما هو [ ج] غير ضرورى أو المفروض من [ ج] غير ضرورى .

وكان [1] بخلافه عندما كان كل ما هو [1] فإن [ب] ضرورى عليه ، فإن \_ وفي نسخة «أن » وفي أخرى « علم أن » – طبيعة [ج] ، أو المفروض منه . مباينته لطبيعة [1] لا تدخل إحداهما في الأخرى ، ولا تمكن ذلك .

سواء كان بعد هذا الاختلاف اتفاق في الكيفية الإيجابية ، أو الكفية السلمة .

أو على المفروض من (ج) يعني على بعضه لا بالضرورة .

وكان الأكبر بخلافه . أى يكون الحكم ب( س) على كل (1) بالضرورة ، فإنما يكون كل (ج) أو بعضه المفروض منه مبايناً للأكبر الذى هو (1) بالضرورة ، لا يدخل أحدهما فى الآخر . ولا يمكن ذلك حتى يكون :

لاشيء من (ج) (١)

أو ليس بعض (ج) (١) بالضرورة .

وهو النتيجة ،

وكذلك البعض من [ج] المحالف ل (١) \_ وفي نسخة « المحالف [١] » \_ في ذلك إذا \_ وفي نسخة « إن » \_ كانت الصغرى جزئية .

وكذلك تعلم ــ وفى نسخة « وتعلم » ــ أن النتيجة دائماً تكون ضرورية السلب .

## وهذا مما غفلوا عنه

سواء كان الحكمان الأولان إيجابين كما في قولنا:

كل إنسان ، أو بعض الحيوانات ، يتحرك لا بالضرورة .

وكل فلك متحرك بالضرورة .

أو سلبيين ، كما فى قولنا .

لاشيء من الناس . أو ليس بعض الحيوانات ، ساكناً لا بالضرورة ،

ولا شيء من الفلك بساكن بالضرورة .

فإنهما ينتجان .

لاشيء من الناس ، أو ليس بعض الحيوانات ، بفلك بالضرورة .

وعلى هذا التقدير تصير الضروب المنتجة من هذا الاختلاط . وما يجرى عجراه . ثمانية

وهو معنى قوله : [ بعد أن تعلم في هذا الحلط زيادة قياسات]

وهذا ما غفل الجمهور عنه .

قوله :

## الفصل السادس إشارة إلى الشكل الثالث

وفى نسخة بعدم ذكر عنوان فصل ، مع استمرار الكلام متصلا بالكلام السابق ، مبتدأ بعبارة « الشكل الثالث » \_

(۱) الشرط في كون قرائن هذا الشكل منتجة \_ وفي نسخة «نتيجة » \_ هو \_ وفي نسخة بدون كلمة «هو » \_

(1) أقول: لهذا الشكل أيضاً في الإنتاج شرطان:

أحدهما : كون الصغرى موجبة ، أو في حكم الوجبة، أى تكون سالبة تلزمها ووجبة كما مر في الشكل الأول ، وذلك لأن الأصغر إذا كان ملاقباً للأوسط بالإيجاب ، كان حكم القدر الذى لا في الوسط منه ، حكم الأوسط ، في ملاقاة الأكبر ومباينته ، وأما إذا كان مبايناً للأوسط ، بالسلب ، كالفرس مثلا للإنسان ، فلا نعلم أن الأكبر المحمول على الأوسط هل يلاقيه ، كالحبوان ، أو يباينه كالناطق ،

وكذلك المسلوب عنه كالصهال تارة . والحجر أخرى .

والشرط الثانى : أن تكون إحدى المقدمتين كلية ؛ وذلك لكى يتحد مورد الحكمين من الأوسط ، ويتعدى الحكم بالأكبر إلى الأصغر ؛ فإنهما إن كانتا جزئيتين فقد احتمل أن يختلف المحكوم عليه من الأوسط فى المقدمتين . كما تقول : بعض الحيوان إنسان

أو بعضه فرس

أو لايختلف كقولنا :

بعضه إنسان ، وبعضه ما ش .

وهذان الشرطان لايجتمعان إلا في ست قرائن من الستة عشر الممكنة .

أن تكون الصغرى موحمة ، أو على حكمها كما علمت ، وفيهما کل أمهما كان \_ وفي نسخة « أمها كان » . وفي أخرى « أمها كانت » \_ وأنت تعلم أن \_ وفي نسخة بدون كلمة « أن » \_ قرائها \_ وفي نسخة « قرائنه » ــ حمنئذ تكون حمنئذ ــ وفي نسخة مدون عمارة «حمنئذ » ــ ستة ، لكن الستة تشترك في أن نتائجها إنما تكون ـ وفي نسخة « تحب » ــ جزئية . ولا يجب فها \_ وفي نسخة « وفها » \_ كلى ، فإنك إذا قلت : كل إنسان حيوان .

وكما إنسان نطق

لم يلزم أن يكون كل حيوان ناطقاً .

ولزم أن يكون بعضه ناطقاً . بأن تعكس الصغرى .

( Y ) فاجعل هذا معياراً \_ وفي نسخة « عباراً » \_ نك ... وفي نسخة

وذلك لأن الصغرى الموجبة الكلية ، تقبّرن بكل واحدة من المحصورات الأربع . والموجبة الحزاية تقبرن بالكايتين منها . فيكون جميعها ستة .

ولا ينتج إلا جزئية ، وذلك لأن الأصغر المحمول على الأوسط بحتمل أن يكون أعم منه كالحبوان على الانسان.

وحبنئذ لاتكون ملاقاة الأكبر كالناطق . ولا مباينته كالفرس ؛ إلا للقدر الذي كان والاقبأ ونه للأبسط .

وقياسات هذا الشكار ليست بكاماة .

ولذلك قال الشيخ: ( ولزم أن يكون بعضه ناطقاً. بأن يعكس الصغوى) لأنه حيناند يصير بالارتداد إلى الشكل الأول كلاماً بيناً .

: d,ة

(٢) أي اجعل عكس الصغرى معياراً للرد إلى الشكل الأول ؛ فإن هذا الشكل إنما يخالف الأول بوضع الحدود في الصغرى .

كما أن الثاني خالفه بوضع الحدود في الكبرى .

بدون عبارة « لك » \_ فى المركبات من كليتين \_ وفى نسخة بدون عبارة « من كليتين » \_

وأما إذا كانت الكبرى جزئية . لم \_ وفى نسخة « فلم » \_ ينفعك عكس الصغرى ؛ لأنما إذا عكست صارت جزئية .

فإذا قرنت به \_ وفى نسخة « بها » \_ الأخرى . كان الاقتران من جزئيتين، فلم ينتج، بل يجب أن تعكس الكبرى ثم النتيجة كما علمت .

(٣) واعلم أن العبرة في الحِهة المنحفظة هي \_ وفي نسخة « وهي » وفي أخرى « وفي » \_ التي تتعين في الشكل الأول منها \_ وفي نسخة « فيها » \_ على قياس ما أوردناه ، إنما هي الكبرى \_ وفي نسخة بزيادة

ظما كانت الكبرى كلية فى هذا الشكل ، وعكست الصغرى ، ارتد الاقتران إلى الأول .

ولو أن الشيخ قال : ( فاجعل هذا معياراً، فيها كانت كبراه كلية ) لكان أصوب من قوله : ( في المركبات من كليتين )

وأما إذا كانت الكبرى جزئية ، فلا يفيد عكس الصغرى، لأنها تنعكس جزئية ،ولا قياس عن جزئيتين ، بل ينبغى أن تعكس الكبرى وتجعلها صغرى ، حتى يرتد إلى الأول، ثم تعكس النتيجة .

مثاله : كل ( ب ) (ج )

وبعض ( ب ) ( ١ )

فبعض (ج) (۱)

لأن الكبرى تنعكس إلى بعض (١) (٠)

وينتج معالصغرى على ديئة الضرب الثالث من الشكل الأول .

بعض (١) (ج).

وينعكس إلى بعض (ج) (١).

: قوله

(٣) أقول : جهات المقدمات قد تبنى فى نتائجها كما هى ، وقد لاتبنى .
 والماقة قد تكون بالا تفاق ، وقد لاتكون .

ما يلى: « لأن الصغرى لما أوجبت نتيجة مثل نفسها فى الحهة ، إلا فيما يخالف ذلك فى الشكل الأول ، لم يجب أن يكون عكسها مثلها ، على ما علمت .

فلم يتبين من ذلك أن النتيجة مثل الصغرى .

ويتبين من طريق الافتراض أن النتيجة مثل الكبرى . \_

أما فيما يتبين ــ وفى نسخة « يبين » ــ بعكس صغراه ، فذلك ظاهر .

وأما فيا يتبين بعكس الكبرى ، فيتبين ذلك بالافتراض ، بأن تفرض \_\_ وفي نسخة ، تفترض ، \_\_ بعض [ب] الذي هو [١] حتى يكون [د] فيكون :

وما بالاتفاق ، كما في نتيجة الاقتران من ممكنة ومطلقة عامتين في الشكل الأول ، فإنها إنما توافق الصغرى ، لاتكون الصغرى ممكنة عامة ، فإنها لو كانت ممكنة خاصة لكانت التتيجة أيضاً عامة ، بل بالاتفاق .

وما ليس بالاتفاق ، كما في نتيجة الاقتران من مطلقة .

وضروبه أيضاً فى ذلك الشكل ، فإنها إنما توافق الكبرى ، لا بالاتفاق ، بل لأن الكبرى موجهة بتلك الجهة ، والجهة المنحفظة هي الباقية ، لابالاتفاق .

ومعناه : أن الاعتبار في الجمهة المنحفظة ، وهي الجمهات التي تتعين في الشكل الأولى، أن تكين تامة لكبراه .

فإنه فى اقترانات هذا الشكل ، على قياس ما أوردناه هناك ، إنما يكون الكبرى: أما فها تبين بعكس صغراه فظاهر .

وإما فيما تبين نفس الإنتاج بعكس الكبرى ، فلا يمكن بيان جهة النتيجة : لأنه إنما يتم بعكس النتيجة . والحهة ربما لاتبقى بعد العكس محفوظة .

فبين ذلك بالافتراض . أى بين أن النتيجة كالكبرى بالافتراض ، وذلك لايكون مما ينتج إلا في ضرب واحد هو قولنا :

> کل ( ب ) ( ج ) وبعض ( ب ) ( ا )

```
وكل [ب] [ ج]
                                               نکل[د] [ج]
                             ويقرن ــ وفي نسخة « ويقترن » إلىه ــ
                                                وكل [ د ] [ ا ]
فينتج بعض [ ج] [أ] _ وفي نسخة بدون عبارة ﴿ فينتج بعض
                                                      [ج] [ا] ه -
                                     والحهة ما توجبه جهة قولنا:
                                                 کل [ د] [ ا ]
                                                 الذي هو جهة:
                                             بعض [ب] [ا].
وذلك بأن نعين البعض من ( ب ) الذي هو بالفرض ونسميه( د ) ، فيحصل منه
                                                               قضيتان:
                                           إحداهما : كل (د) (·)
                                             والثانية : كل (د) (١)
                        والأولى : تشتمل على اسمين مترادفين ، كما ذكرنا .
                                            والثانية : هي الكبرى بعنها .
                                 وجهتما تلك الحهة . إلا أنها صارت كلمة .
             ثم تضيف الأولى إلى صغرى القياس . فينتج على هيئة الشكل الأول :
                                                     کل (د) (ج)
                                  وتكون الجهة جهة صغرى القياس بعنها .
مُ تضيف هذه النتيجة إلى القضية الثانية ، ليحصل الضرب الأول من هذا الشكل
                                                      وتنتج تابعة للكبرى .
                                                              قوله :
```

کل [ د] [ ۱ ] . فنقول حینئذ : کل [ د] [ب] ( ) والذين يجعلون الحكم لحهة الصغرى ؛ فإنهم يحسبون أن الصغرى تصبر كبرى عند عكس الكبرى فيكون الحكم لجهما ثم \_ وفي نسخة « لحبهة ما لم » \_ تنعكس فتكون \_ وفي نسخة بدون عبارة « فتكون » \_ الحبهة بعد العكس جهة الأصل .

و إنما يغلطون بسبب أنهم يحسبون أن العكس يحفظ الجهات وأنت قد علمت \_ وفي نسخة « قد تعلم » \_ خطأهم .

(ه) وقد بقى ما لأيتبين \_ وفى نسخة « يبين » \_ بالعكس ، وذلك حيث تكون الكبرى جزئية سالبة فإنها لا تنعكس ، وصغراها تنعكس جزئية .

وإن كانت إحدى المقدمتين سالبة ، جعلوا النتيجة تابعة لها ؛ لأن السالبة لاتكون في الأول إلا الكبرى .

وإن كانت الكبرى جزئية ، كما فى هذا الضرب الذى يتكلم فيه ، جعلوها تابعة للصغرى ؛ لأن الجزئية لأنصير كبرى الأول ؛ وذلك لاعتقادهم أن الجهة فىالشكل الأول تابعة للكبرى .

والشيخ رد عليهم فى هذا الموضع بأن هذا البيان يحتاج إلى عكس النتيجة ، والعكس ربما لايحفظ الجهات كما بيناه .

قوله :

الحهة

(٥) قد تبین خسة ضروب من الستة المذكورة ، بالعكس ، وقلب المقدمات .
 وبق ضرب واحد ، وهو الذي :

صغراه موجبة كلية .

<sup>(</sup>٤) أقول: الظاهريون من المنطقيين يجعلون جهة نتيجة الاقتران من كليتين موجبتين ، تابعة للأشرف مهما ، وذلك بعكس الأخس (١١) ، والرد إلى الشكل الأول . ثم إن وقع الاحتياج إلى عكس النتيجة ، عكسوها ؛ فكانوا يرون أن العكس يحفظ

<sup>(</sup>١) يمكن أن تقرأ الكلمة فىالأصل [ الآخر ] أو [ الأخس] .

فلا يقترن منها \_ وفى نسخة بدون عبارة « منها » \_ قياس، بل إنما تبين \_ وفى نسخة « يتبين » \_ بطريق الحلف ، أو طريق \_ وفى نسخة بدون كلمة « طريق » \_ الافتراض .

أما طریق \_ وفی نسخة « أما بطریق » \_ الخلف فبأن \_ وفی نسخة « فأن » \_ نقول : إنه إن لم يكن « فأن » \_ نقول : إنه إن لم يكن

ليس بعض [ج] [<sup>ا</sup>]

فكل [ج] [ا]

وكان كل [ب] [ج]

فکل [ ب] [ ا]

وكان ليس كل [ ب] [ ا]

هذا خلف.

وأما طريق الافتراض فبأن \_ وفى نسخة « فأن » \_ نقول :

ليكن ذلك \_ وفى نسخة بدون كلمة « ذلك » \_ البعض الذى هو [ب] وليس [ا] - وفى نسخة « البعض من [ب] الذى ليس [ا] » ـ هو [د] فيكون لا شيء من [د] [ا]

ثم تمم أنت من نفسك ــ وفى نسخة بزيادة « ولا يتبين تساوى حكم الإيجاب والسلب ، والله أعلم بالصواب » ــ

واعتىر فى الجهات ما توجّبه الكبرى أيضا .

وكبراه سالبة جزئية .

وهو لا يمكن أن ببين بذلك : لأن الصغرى تنعكس جزئية ، فيصير الاقتران من رئيتين.

والكبرى الاتنعكس،

فينبغي أن يبين بالخلف ، أو بالافتراض .

أما الحلف فكما ذكره . وقد يمكن أن تتبين به سائر الضروب أيضاً ، وهو باقتران

(٦) فتكون قرائنه إذن \_ وفي نسخة بدون كلمة « إذن » \_ ستة :

۱ ــ من كليتين موجبتين ــ وفى نسخة « ۱ ــ من كليتين ب من موجبتين » ــ

س من موجبتین ، والصغری جزئیة .

ج \_ من موجبتین والکبری جزئیة .

د ــ وفی نسخة بدون « د » و زیادة » واو » قبل « من » ــ من کلیتین والکبری سالمة .

ه \_ وفى نسخة بدون « ه » \_ من جزئية موجبة صغرى ، وسالبة كلية كبرى .

و ... من كلية موجبة صغرى ... وفي نسخة بدون كلمة « صغرى » ... وجزئية سالبة كبرى .

وهذه تورد خامسة ــ وفى نسخة » خمسة . والله أعلم بالصواب » ً

الصغرى ينقيض النتيجة أبداً . لينتج ما يضاد أو يناقض الكبرى . فيظهر الحلف . والافتراض هو الذي ذكر بعضه . وأحال باقية على ما مضي

واعتبار الجهة بالكبرى كما مر .

(٦) أقول: لما فرغ من بيان أحكام هذا الشكل، عد ضروبه.

والترتيب الذي ذكره بحسب تقديم لإيجاب على الساب ، وليس بمشهور ، ومن يعتبر تقديم الكلية أيضاً على الجزئية ، يجعل ثانى الضروب ، ما جعله الشيخ رامعها ، وهو الأشهر .

واعلم أن هذا الشكل لايخالف الشكل الأول إلا في حكمين :

أحدهما : أن الصغرى الضرورية لا تناقض الكبرى العرفية الوجودية . ههنا . فإنا . :

كل كاتب بالضرورة إنان.

وكل كاتب يقظان لا دائماً . بل ما دام كاتباً .

والثانى : أن العرفيتين لاتنتجان عرفية ، بل مطلقة وصفية ، كما نقول :

كل كاتب بقظان ومباشر القلم ما دام كاتباً.

ولا نقول :

بعض اليقظان يباشر القلم ما دام يقظاناً ، بل فى بعض أوقات يقظته .

وقد أتينا على بيان اشتمل عليه الكتاب من أحكام المختلطات في الأشكال الثلاثة ، وأضفنا إليه ما أمكن أن يضاف إليها ، مما ليس فيه .

ولم نتعرض للشكل الرابع ؛ لأنه ليس بمذكور في الكتاب .

والاستقصاء النام في هذه المباحث يستدعي كلاماً أبسط من هذا ، وهو يليق بموضع الايلترم فيه مشايعة كلام آخر .

النهج الثامن في القياسات الشرطية وفى توابع القياس

الفصل الأول

إشارة

إلى اقترانات الشرطيات ـ وفي نسخة « إلى الاقترانات الشرطية » \_

(١) إذا سنذكر بعض هذه ، ونخلي عما ليس قريباً من الطبع منها ، بعد استيفائنا جميع ذلك في [كتاب الشفاء ] وغيره .

(١) أقول: سائر الاقترانيات إما أن تكون مؤلفة:

من المتصلات أو من المنفصلات أو مهما معاً ، أو من المتصلات والحمليات

والشيخ لما اقتصر في هذا الكتاب على إيراد البعض مما هو قريب من الطبع ، لم يورد المؤلفة من المفصلات ، ومن المنفصلات والمنفصلات؛ لأن جميعها بعيدة عن الطبع . وابتدأ بالمؤلفة من المنصلات .

فنقول ، قبل الشروع في ذلك : المتصلات كما قلنا :

إما لزومية وإما اتفاقية .

واللز ومية :

إما في نفس الأمر وبحسب الطبع والأول: كقولنا:

إن كانت الشمس طالعة ، فالنهار موجود .

والثاني: كقولنا:

إن كان الاثنان فرداً . فهو عدد .

irr

وإما بحسب اللفظ والوضع .

فإن هذه القضية :

ليست بحقة ، من حيث اشهالها على وضع كاذب ،

وهي حقة من حيث لزوم اللفظ بحسب ذلك الوضع .

والتناقض فيها إنما يكون :

بحسب الاختلاف في الكير والكيف ، كما في الحمليات .

وبحسب اعتبار أحوالها في اللزوم والاتفاق .

فالاستصحابية الشاملة للزوم الصادق والاتفاق ، تتناقض إذا تخالفت فيهما ؛ وذلك لأن الكلية الموجبة مها تفيد المصاحبة الدائمة(١١)،

والكلية السالبة تفيد عدم المصاحبة على الدوام .

والجزئية تفيد المصاحبة أو عدمها ، في وقت من الأوقات .

وتصدق مع الكلية الموافقة لها في الكيف، فالاستصحابية الجزئية الإبجابية تصدق مع

عدم المصاحبتين :

الدائمة

واللادائمة .

وهي مناقضة للسلبية الكلية.

والاستصحابية الحزئية السالبة تصدق مع عدم المصاحبتين الدائمة واللادائمة و الدائم واللادائم » - وهي مناقضة للإيجابية الكلية .

وأما اللزومية فيناقضها الاحتمالية المخالفة الشاملة للزوم المخالف، وإمكان عدم الطرفين ؛ لأن اللزوم ههنا يشبه الضرورة في الحمليات .

<sup>(</sup>١) من أول قوله (الدائمة ــ إلى قوله: أو عدمها) زاده المصححون على الهامش ، وكان الصلب بدون هذه الإضافة مكذا [ لأن الكلية المرجبة منها تفيد المصاحبة وعدمها [ فى وقت من الأوقات فإدخال الزيادة التي فى الهامش على ما جاء فى الصلب، يجمل العبارة مكذا ( تفيد المصاحبة الدائمة

والكلية السالبة تفيد عدم المصاحبة على الدوام

والجزئية تفيد المصاحبة أوعدمها ، وعدمها في وقت من الأوقات)

فكلمة (عدمها) مكررة .

ويبدو لى أن المصحح زادها سهواً في عبارته ، ظنًّا منه أنها لم ترد في الصلب.

Show Show the Show the Show

فالاحتمال ــ وفي نسخة « والاحتمال » ـ يشبه الإمكان الأعم .

وهي سالبة اللزوم .

لا لازمة السلب .

وتسمى ب (السالبة الازومية)

وأما الاتفاقية المحضة ، فيناقضها ما يكون :

إما اللزومية الموافقة .

أو الاستصحابة(١)المخالفة على الوجه المذكور فيما مر .

وهي سالبة الاتفاق ، وتسمى بالسالبة الاتفاقية .

وأما الاتفاقية المحضة ، فيناقضها ما يكون :

أما اللزومية الموافقة .

أو الاستصحابية المخالفة ، سالبة اللزوم ، لا لازمة السلب . وتسمى السالبة اللزومية .

وأما العكس فيها :

فاللزومية السالبة الكلية تنعكس كنفسها ، على قياس للضرورات<sup>(٢)</sup>؛ لأنه لو جاز استلزام تاليه لمقدمه فى حال، يمتنع انفصال مقدمه عن تاليه فى تلك الحال، وانهدام حكم الأصل ،

والا تفاقية السالبة الكلية لا تنعكس، إذا اشترط فيه صدق المقدم ، كما في الموجبة ؛ وذلك لأنا نقول :

ليس ألبتة إذا كان البياض مفرقاً للبصر ، فالأضداد مجتمعة ،

ولا يمكن أن يقال:

ليس ألبتة إذا كانت الأضداد مجتمعة ، فالبياض كذا ، لأن وضع المقدم يمتع .

وينعكس إذا لم يشترط ذلك فيه ، وتقاس الاستصحابية عليها ،

وأما الموجبات : فجميعها تنعكس جزئية استصحابية ، وإلا لصدقت الكلية

<sup>(</sup>١) لعلها (الاستصحابية)

<sup>(</sup>٢) لعلها (الضروريات)

```
(٢) ونقول : إن المتصلات قد تتألف منها أشكال ثلاثة كأشكال الحمليات . وتشرك _ وفي نسخة « تشترك » _ في تال ٍ _ وفي نسخة
```

السائبة . وتنعكس كنفسها على الوجه المذكور . فيكون العكس :

إما مضادًا

أو مناقضاً للأصل .

فيلزم الخلف

والسوالب الجزئية لاتنعكس ؛ لأنا نقول :

قد لا يكون إذا كان زيد يحرك يده . فهو كاتب .

ولا يمكن أن يقال :

قد لا يمكن أن يكون إذا كان زيد كاتباً فهو يحرك يده .

وأما المنفصلات فقد تتناقض ، بشرط الاختلاف فى الكيف والكم، وارتفاع العناد في نقائضها أى عناد كان .

ولا مدخل للعكس فيها ؛ لأن أجزاءها ربما تكون أكثر من اثنين . ولأنها لاتنايز بالطبع .

فهذا ما أردنا تقديمه. وهو بيان ما أشار إليه الشيخ فى ( اللهج الثالث ) بقوله : ( يجب عليك أن تجرى أمر المتصل والمنفصل فى الحصر والإهمال والتناقض والمكس، عرى الحمليات )

ونرجع إلى الشرح .

قوله :

(٢) مثال الشكل الأول:

كلما كان (١) (١) فرج) (د)

وكلما كان (ج) (د) ف ( ه ) (ز )

ينتج كلما كان (١) (ب) فر هـ) (ز )

ومثال الشكل الثانى:

كلما كاذ (١) (ب) ف (ج) (د)

« تالى » \_ أو مقدم ، وتفترق \_ وفى نسخة « وتفرق » \_ فى تال \_ وفى نسخة « بتال » \_ أو مقدم .

كما كانت فى الحمليات تشترك فى موضوع أو محمول . وتفترق ـ وفى نسخة « بموضوع » ـ أو محمول . والأحكام . والأحكام .

وليس ألبتة إذا كان (ج) (د) ف (ه) (ز)

ينتج : فليس ألبتة إذا كان (١) (ب) ف(ه) (ز)

وبيتّن إما :

بالعكس

أو بالخلف

على ما تقدم

وبيَّن الضرب الأخير منه بالافتراض ، وهو أن يعين الحال<sup>(1)</sup>الذي يكون فيها

(۱)(ب)

وليس ( ج ) ( د) .

وليكن هو عند ما يكون .

(ج)(د)

فيحصل منه قضيتان :

إحداهما : ليس ألبتة إذا كان (ج) (١) ف (ج) (د)

والثانية : قد يكون إذا كان (ج) (د) ف(١) (٠)

وتؤلف القياسات المذكورات منهما على حسب ما مر .

ومثال الشكل الثالث:

كلما كان (ج) (د) فر ١) (ب).

وكلما كان (ج) (د) ف(ه) (ز)

فقد يكون إذا كان (١) (١) ف ( ه ) ( ز )

(١) في الأصل (يعين والحال) .

(٣) وقد تقع الشركة بين حملية ومنفصلة ، مثل قولك :

الاثنان عدد .

وكل عدد \_ وفى نسخة بدون عبارة « وكل عدد » \_ إما زوج و إما فرد . واستخراج الأحكام في هذا مما سلف سهل .

وكذلك قد تشترك منفصلة ، مع حمليات ، مثل قولك فى ــ وفى نسخة « ولكن » ــ : نسخة بدون كلمة « فى » ــ هذا المعنى ، وليكن ــ وفى نسخة « ولكن » ــ :

والبيان بالعكس ، والحلف ، والافتراض ، شبيه ما تقدم .

وغير اللزِوميات في الأكثر ، فلا ١٠٠ يقع في التأليف ، لأنها لاتفيد

بالاقتران علماً مكتسباً .

واللزوميات اللفظية لاتستعمل إلا فى الإلزامات الجدلية ، أو الخلف ، كما يقال على من زعم أن الاثنين فرد .

كلما كان الاثنان فرداً ، فهو عدد .

وكلما كان الاثنان عدداً ، فهو زوج .

وكلما كان الاثنان فرداً ، فهو زوج .

فإنها لاتفيد سوى الإلزام ، أو النقض .

واعترض : على القول بإنتاج هذا الصنف ، بجواز عدم اجباع مقدم الصغرى ، وملازمة الكبرى ، على تقدير واحد ، كما في المثال .

وأجيب عنه : بأن اجهاعهما على الصدق ليس بشرط في انعقاد القياس من المتصلات

(٣) هذا التأليف إن لم تكن الشركة فيه للحملية ، مع جميع أجزاء المنفصلة ، فلا
 يكون قريباً من الطبع ،

وإذا كان كذلك ، فالحملية

قد تقع صغری .

وقد تقع كبرى .

والأول : إن كان على هيئة الشكل الأول : فينبغى أن تكون :

<sup>(</sup>١) لعلها (لا يقع) .

[ ۱ ] إما أن يكون [ ب ] و إما أن يكون [ ج ] و إما أن يكون [ د ] . وكل [ ب ] و [ ج ] و [ د ] فهو ـــ وفى نسخة « هو » ـــ [ه ] .

فكل [1] هو \_ وفي نسخة «فهو [ه] \_ وفي نسخة بدون عبارة « فكل [1] [ه] \_ واستخراج الأحكام في هذا أيضاً مما سلف سهل .

الحملية موجبة . والمنفصلة موجبة كلية غير مانعة لجمع فقط كلية الأجزاء

ويكون المنتج أربعة ضروب

مثال الأول : كل (١) ( <sup>س</sup> )

ودائماً كل ( ب ) ( ا ) إما ( ج ) وإما ( د )

ينتج منفصلة كلية موجبة الأجزاء . وهي دائماً كل(١) إما (ج) وإما (د) ومثال الثانى كل (١) ( س) ولا شيء من ( س) (١) إما ( ج)وإما ( د) ينتج منفصلة كلية سالبة الأجزاء كليتها .

وعليه يقاس الضربان الباقيان .

وإن كان على هيئة الشكل الثانى: فينبغى أن تكون المنفصلة كلية موجبة . أجزاؤها كلية عالفة الكيف الصغرى .

وينتج منفصلة موجبة سالبة الأجزاء ، كقولنا في :

الفرب الأول : كل (ج) (ب) ودائماً إدا لاشيء من (۱) (ب) وإما لا شيء من (ج) (ب) فدائماً إما لاشيء من (ج) (د) وإما لاشيء من (د) (ا) والفرب الثاني : لاشيء من (ج) (ب) ودائماً إما كل (۱) (ب)

فدائماً إما لاشيء من (س) (١)

وعلى هذا القياس .

#### وأما على هيئة الشكل الثالث:

فعلى قياسهما كقولنا :

كل (١) (١)

ودائماً كل (١) إما (ج) وإما (د)

فينتج بعض (ب) إما (ج) وإما (د)

وأما إذا كانت الحملية كبرى ، ينبغى أن يكون عددها عدد أجزاء الانفصال . وحينك إما أن تكون مشركة في المحمول ، أولا تكون .

فإن كانت ، وكانت أجزاء المنفصلة ، مشتركة فى الموضوع ، فهى تنتج فى الشكلين الأولين حملية ، ويكون التأليف فى قوة التأليف من الحمليات ، وينعقد على هيئة الأشكال الثلاثة .

## مثال الضرب الأول من الشكل الأول:

كل (١) إما( ب) وإما (ج)

وكل ( ب ) وكل ( ج ) ( د )

فكل (١) (د).

#### ومثال الضرب الثاني:

كل (١) إما (٤) وإما (ج)

ولا شيء من ( ب ) ولا شيء من ( ج ) ( د )

فلاشيء من (١) (د)

وهذا هو الاستقراء التام المسمى بالقياس المقسم .

## ومثال الضرب الأولى ، من الشكل الثاني :

كل (١) إما (٤) وإما (ج)

ولا شيء من (د) (ب)

فلا شيء من (١) (د)

والشكل الثالث : بعيد عن الطبع لاينتج مثل ذلك

( ٤ ) وقد تقترن الشرطية المتصلة مع الحملية .

وأقرب ما يكون من ذلك إلى الطبع ، أن تكون الحماية تشارك تالى المتصلة الموجبة ، على أحد أنحاء شركة الحمليات ..

فتكون النتيجة متصلة ، مقدمها ذلك المقدم بعينه .

وتالمها نتيجة التأليف من التالى الذي كان مقنرنا بالحملية .

مثالُّه : أنه إن كان [ ا] [ ب]\_ وفي نسخة بدون ( س) \_

وأما إن لم تكن الحمليات مشتركة فى المحمول ، فقد تنتج منفصلة غير حقيقية . كقولنا :

دائماً كل (١) إما (ب) وإما (ج)

وكل ( س ) ( د )

وكل (ج) (ه)

فدائماً إما (د) وإما (ه)

وبيان هذه المباحث بالاستقصاء يستدعى كلاماً أبسط .

قوله :

(٤) الحملية في هذه الاقترانات ، إما أن تقع :

صغری .

أو كبرى .

وعلى التقديرين ، تشارك المتصلة إما :

في مقدمها

أو تالمها .

فهذه اقترانات أربعة .

اثنان منها قريبان للطبع :

الأول : ما أورده الشيخ .

وهو أن تكون الحملية كبرى ، ومشاركها للمتصلة في التالى ، والمتصلة موجبة وتنتج متصلة ، مقدمها ذلك المقدم بعينه ، وتاليها النتيجة التي تكون من اقتران فكل [ ج] [ د]؛ وكل[ ه] [ د] \_ وفى نسخة «فكل [ ج] [ ه] وكل [ ه] [ د] » \_ . . . وكل [ ه] أذي يكون \_ وفى أخرى فكل « [ ج] [ ه] وكل [ د] [ ه] » \_ . .

إذا كان [ ا] [ ب] .

فكل [ج] [ه] .

ــ وفى نسخة بزيادة ما يلى « فهذه النتيجة مؤلفة من مقدم المتصلة ومحمول الحملية .

ومثاله: إن كان هذا المقبل إنسانا ، فهو منتصب القامة .

وكل منتصب القامة ضحاك.

ينتج : إن كان هذا المقبل إنسانا فهو ضحاك 🛚 – .

وعليك أن تعد سائر الأقسام مما علمته \_ وفي نسخة « من نفسك على

#### ما علمته » ـ .

التالى . لو فرض منفرداً بالحملية .

مثال الضرب الأول من الشكل الأول:

إن كان (١) (ب) فكل (ج) (د)

وكل ( د ) ( ه )

فإن كان (١) (١) فكل (ج) (٨)

ومثال الضرب الأول من الشكل الثاني :

فإن كان (١) ( ب ) فكل ( ج ) ( د ) ولا شيء من ( د ) ( د ) فإن كان ( ١ )

( س) فلا شيء من ( ج ) ( A)

وعلى هذا القياس .

وإنما أورد الشيخ هذا الاقبران ؛ لأن قياس الحلف ينحل إليه على ما سيأتى .

والاقران الثانى : أن تكون الحملية صغرى ، والاشراك أيضاً في النالى ، والمتصلة موجه ، كقولنا :

(٥) وقد يقع مثل هذا التأليف بين \_ وفى نسخة « من » \_ متصلتين تشارك إحداهما تالى الأخرى \_ وفى نسخة « بالأخرى » \_ إذا كان ذلك التالى متصلا أيضاً .

کل (ج) (<sup>ب</sup>)

وإن كان ( ﻫ ) ( ز ) فكل ( ت ) ( ا )

ينتج إن كان ( ﻫ ) ( ز ) فكل ( ج ) ( ا )

وباقى الاقترانات بعيد عن الطبع .

قوله :

(٥) التأليفات المذكورة قد كانت من الشرطيات المؤلفة من الحمليات .

أما الشرطيات المؤلفة من سائر القضايا فقد تتقارن بحسب التأليف

وهذا النوع الذي أشار إليه الشيخ من ذلك القبيل ، وهو يكون من اقتران متصلتين :

. . . 15

أولهما: وهي الصغرى مؤلفة من قضيتين:

إحداهما : رهى التالى منصلة

والقضية الأخرى: وهي الكبرى متصلة من حمليتين،

و ينتجان متصلة ، كالصغرى .

مثاله : إن كان (١) ( ب ) فكلما كان (ج) ( د ) فر ه ) (ز )

وكلما كان ( ه ) ( ز ) ف ( ج ) ( ط )

وإن كان (١) (١)

فكلما كان (ج) (د) ف (ج) (ط)

وهذا الافتران أيضاً يقع علىأربعة أنواع ، كالذى يشابهه مما مر ، ويكون على قياسه .

وإنما أورد الشيخ هذا الصنف ؛ لأن الحلف في المتصلات ، الذي بين به الاقترانات المتصلة إنما ينحل إليه . ويكون قياسه \_ وفى نسخة « قياسية » \_ هذا القياس . وأما تتميم القول فى الاقترانيات \_ وفى نسخة « الاقترانات » \_ الشرطية فلا يليق بالمختصرات \_ وفى نسخة « المختصرات » وفى أخرى « مهذا المختصر » \_

\_\_\_\_



الفصل الثانى إشارة إلى قياس المساواة

(۱) إنه ربما عرف من أحكام المقدمات أشياء تسقط ويبنى القياس على صورة مخالفة للقياس مثل قولهم:

(ج) مساو ( ( ب )

و (ب) مساو ( (١)

ا مساو أ (۱)

فقد أسقط منه أن مساوي \_ وفي نسخة « مساو » \_ المساوي مساو .

وعدل بالقياس عن وجهه ، من وجوب الشركة فى جميع الأوسط إلى وقوع شركة فى بعضه .

(١) هذا قياس له أشباه كثيرة ، كما يشتمل على المماثلة والمشابهة وغيرهما ، وكفولنا :

الإنسان من النطفة .

والنطفة من العناصر.

فالإنسان من العناصر .

وكذلك الشيء في الشيء

والشيء على الشيء

وما بجرى مجراهما ،

وهو عسر الانحلال إلى الحدود المرتبة في القياس المنتج لهذه النتيجة (١١)،

<sup>(</sup>١) يلاحظ أنه من بداية شرحهذه الفقرة حتى قوله ( لهذه النتيجة ) قد ذكره بعض النساخ ضمن المن على أنه منه، وذكره بعضهم الآخر على أنه في الشرح .

```
ـ وفي نسخة بزيادة ما يلي وقد اعتبرته بعض النسخ من الشرح
       « هذا قياس له أشباه ، كما يشتمل على المماثلة والمشامة وغيرهما .
                                                            وكقولنا :
                                                  الإنسان من النطفة
                                              والنطفة من العناصي.
                                             فالانسان من العناصي
وذلك لأن الجزء من محمول الصغرى ، جعل موضوعاً في الكبرى ، فالأرسط ليس
                   بمشترك فهو معدول عن وجهه إلى وقوع الشركة في بعض الأوسط .
ولذلك استحق لأن يسمى بـ ( اسم ) و يجعل تحليله قانوناً يرجع إليه في أمثاله ،
                                     وهو يمكن أن يعد في القياسات المفردة .
                                                و عكن أن بعد في المكة .
                                                     وبيانه: أن قولنا:
                                                      (١) مساو ل ( ب )
                                قضية ، موضوعها (١) ومحمولها مساو ل (س)
ولما كان مساويًا(١) لـ (ج) محمولاً على ( ب ) في القضية الأخرى ، أمكن أن يقام
                                         مقامه ، كما ذكرناه في ( النهج السابع )
                                                     وحبنئذ بصبر قولنا:
                                                     مساو لمساو ا (ج)
                                                         بدلا عن قولنا:
                                                 مساو ا (ب) وفي حكمه .
                  فإن جعلنا وقوعهما في القضية كاسمين مترادفين ، كان قولنا :
                                                     (١) مساو ل (١)
                                                                 وقولنا:
                                          (١) مساو لمساو لـ (ج) في القوة
                                                         قضية واحدة .
```

(١) في الأصل ( مساو) .

وكذلك:

الشيء في الشيء

والشيء على الشيء

وما يجرى محراهما ، وهو عسر الانحلال إلى الحدود المرتبة في القياس المنتج لهذه النتيجة » ــ

ونضيف إلى الثانية التي هي في قوة الأولى قولنا:

مساوی المساوی ا (ج) مساو ا (ج) .

فينتج أن (١) مساو لـ (ج)

ويكون هذا القياس بهذا الاعتبار مفرداً .

وأما إن جعلناهما اسمين متباينين :

أحدهما : محمول على الآخر ، حتى لاتكون القضيتان المذكورتان فى القوة قضية واحدة ، فالمتألف من قولنا :

(۱) مساو ( ( س )

والمساوى ا ( ب ) مساو لمساو ا ( ج ) ؛ لأن ( ب ) مساوا ( ج ) ينتج فر ا ) مساو لمساو ا ( ج )

تُم نَصْيَفَ لِمَا الكبرى المذكورة ، وهي قولنا :

مساوى المساوى ا (ج) مساو ا (ج)

ينتج فر ١) مساو لا (ج) .

وبهذا الاعتبار يكون هذا القياس مركباً من قياسين .

فإذا كان قولنا:

(ب) مساو ل (ج)

على التقدير الأول ، في قوة صغري القياس .

وعلى التقدير الثاني صغرى القياس الأول بعيبها .

وقولنا :

و (ب) مساو ا (ج)

• • • • •

ليس بجزء القياس . بل هو بيان حكم ما للباء الذي هو جزء من أحد حدود القياس . القياس .

وبالحملة : فقولنا :

ومساو المساوى مساو .

هو كبرى محذوفة .

وإنما أورده الشيخ قبل الأقيسة الاستثنائية ليعلم أنه غير متعلق بها . بسيطة كانتأو مركبة .

فإنه إما مفرد اقتراني

أو مركب من اقترانيين .

وتحليل القياس وتركيبه من توابع القياس .

# الفصل الثالث إشارة إلى القياسات الشرطية الاستثنائية ٥

(١) القياسات الشرطية ــ وفى نسخة بدون كلمة « الشرطية » ــ الاستثنائية : إما أن توضع فمها متصلة . ويستثنى :

إما عين مقدمها ، فينتج عين التالى .

مثل أن تقول: \_ وفي نسخة بدون عبارة « أن تقول » \_ إنه:

إن كانت الشمس طالعة ، فالكواكب خفية .

 لما كانت الاستثنائية هي ما يكون أحد طرق النتيجة مذكوراً فيها . ولم يجز أن يكون مقدمة بعينها ، ولا محالة يكون جزءاً من مقدمة .

والمقدمة التي يكون جز ۋها قضية . فهي شرطية ، فتكون إحدى مقدمتي هذا الفياس شرطية .

وتكون الأخرى مشتملة على وضع ما يقتضى وضع الجزء الذى منه النتبجة . أو رفعه مجرداً عن الشرط ، فتكون هي الجزء الآخر ، وهي قضية أخرى مقرونة بأداة الاستثناء متكررة

تارة ، حال كوبها جزءاً من الشرطية .

وتارة حال كونها مستثناة .

وهى بمنزلة الأوسط المتكرر فى الاقترانيات ؛ لأن الباق بعد حذفه هو الذى عنه النتيجة .

فالقياس الاستثنائى مركب من شرطية واستثناء

: قوله

(١) أقول : المتصلة التي تقع في الاستثنائية ، لاتكون إلا لزومية ،

لكن الشمس طالعة ، فالكواكب خفية \_ وفى نسخة بدون عبارة الكن الشمس طالعة ، فالكواكب خفية » \_

أو نتميض تاليها ، فينتج نقيض المقدم .

مثل أن تقول :

ولكن الكواكب ليست بخفية .

فينتج: فالشمس ليست بطالعة .

ولا ينتج غير ذلك .

والَّى وضعها الشيخ موجبة ، وهي تنتج :

باستثناء عين مقدمها عين تاليها .

و باستثناء نقيض تاليها نقيض مقدمها .

لأن وضع الملزوم يوجب وضع اللازم

ورفع اللازم يوجب رفع الملزوم .

ولا تنتج غير ذلك .

أي لاماستثناء عن التالى .

ولا باستثناء نقيض المقدم .

وذلك لأن التالى يحتمل أن يكون أعم من المقدم . فلا يلزم من وضعه أو رفعه ما هو أخص منه . شيء .

والسالية ، كقولنا :

ليس ألبتة إن كان زيد يكتب ، فيده ساكنة \_ وفي نسخة « ساكن ه \_ . .

ينتج باستثناء عين المقدم ، وكل جزء نقيض الآخر ، كفولنا : لكنه يكتب فيده ليست بساكنة لكن يده ساكنة فهو لايكتب ، ولا ينتج – باستثناء النقيض – شيئاً ؛ وذلك لكون هذه المتصلة في قوة قولنا :

كلما كان زيد يكتب ، فليست بده بسا كنة

والشيخ قد اقتصر بالموجبة ؛ لأن السالبة ترجع في الحقيقة إلى الوجبة .

: قوله

( Y ) أو يوضع فيها منفصلة حقيقية ، ويستثنى ــ وفى نسخة « فيها » ــ فينتج نقيض « فيستثنى » ــ عين ما يتفق منها ــ وفى نسخة « فيها » ــ فينتج نقيض ما سواها ، مثل :

إن هذا العدد إما تام ، وإما زائد ، وإما ناقص ـــ وفى نسخة « إما تام . أو ناقص . وإما زائد » ـــ

لكنه تام .

فينتج نقيض ما بتي .

أو يَستثنى نقيض ما يتفق منها ــ وفى نسخة « فيها » ــ

فينتج عين ما بني واحداً كان أو كثيراً .

مثل إنه ليس بنام ، فهو إما زائل ، وإما ناقص \_ وفى نسخة « فبلى » ( أو ناقص » \_ حتى تستوفى الاستثناءات ، فيبلى \_ وفى نسخة « فبلى » وفى أخرى « حتى يبلى » \_ قسم واحد .

أو توضع منفصلة غير حقيقية :

(٢) أقول : المنفصلة الحقيقية تنتج .

بعين كل جزء . نقيض الباقى - لكونها مانعة الجمع .

وبنقيض كل جزء عين الباقى ؛ لكومها مانعة الحلو .

ونتيجة ذات الجزءين تكون حملية .

ونتيجة ذات الأجزاء الكثيرة ، إذا حصلت باستثناء نقيض جزء واحد ، فهي تكون منفصلة . من أعيان الباقية من الأجزاء .

وإذا حصلت باستثناء عين جزء واحد فهي :

إما أن تكون منفصلة ، من نقائض الباقية .

أو حمليات بعددها ، يشتمل كل واحد منها على رفع جزء واحد منها .

والمنفصلة غير الحقيقية:

إن كانت مانعة الجمع فقط ، فهي تنتج بالعين دون النقيض.

وإن كانت مانعة الحلو فقط . فهي تنتج بالنقيض دون العين

فإما أن تكون مانعة الخلو فقط ، فلا تنتج إلا استثاء النقيض لعين ـ وفي نسخة « عين » ـ الآخر . مثل قولم :

إما أن يكون هذا \_ وفى نسخة « زيد » بدل « هذا » \_ فى الماء ، وإما أن لا يغرق .

لكنه غرق فهو في الماء .

لكنه ليس في الماء فهو لم ــ وفي نسخة « لا » ــ يغرق .

ومثل قولهم :

إما أن لا يكون هذا حيواناً ، وإما أن لا يكون \_ وفي نسخة بإضافة كلمة « هذا » \_ نباتاً .

لكنه حيوان . فليس بنبات .

أو لكنه نبات ، فليس بحيوان .

وإما أن تكون المنفصلة من الجنس الذي الغرض منه ــ وفي نسخة « الغرض فيه » ــ منع ــ وفي نسخة بدون كلمة « منع » ــ الجمع فقط . ويجوز أن ترتفع الأجزاء معاً .

وقوم يسمونها الغير التامة الانفصال ــ وفى نسخة « الانفصالية » ــ أو العناد ــ وفى نسخة « لا يمكن أم » ــ ينتج فيها ــ وفى نسخة « لا يمكن أم » ــ استثناء العين .

وجميع ذلك ظاهر مما مر .

وهذه القياسات كاملة غنية عن البيان .

والمنفصلة السالبة لاتنتج أصلا ؛ لاحمال اشمالها على أجزاء غير متناسبة – وفي السخة و متباينة » بدل و غير متناسبة » – .

التالى \_ وفى نسخة « الباقى » \_ فقط \_ وفى نسخة بدون كلمة « فقط » \_ مثل قولك \_ وفى نسخة « قولنا » \_ :

إِمَا أَن يَكُونَ هَذَا حَيُوانًا ، وإِمَا أَن يَكُونَ شَجَرًا .

في جواب من قال : هذا حيوان شجر



الفصل الرابع إشارة إلى قياس الحلف

(١) قياس الخلف مركب من قياسين:

أحدهما : اقتراني .

والآخر : استثنائی .

مثاله : قولنا \_ وفي نسخة بدون عبارة « قولنا » \_ :

إن لم يكن قولنا : ليس كل [ ج] [ ب] صادقاً، فقولنا : كل [ ج] وبرا صادق .

(١) أقول : المعلم الأول أورد (قياس الخلف ) فى القياسات الشرطية ، ولم يوجد فى التعليم الأول شرطية غير الاستثنائية ؛ ولذلك سهاه عامة المنطقيين بالقياسات الشرطية على الإطلاق .

وظن ألشيخ أن الاقترانيات الشرطية ، كانت مذكورة فكتاب مفرد ، لم ينقل إلى لغننا ، احمّال مجرد ، اقتضاه حسن ظنه بالمعلم الأول .

ولما أراد المتأخرون تحليل هذا القياس . ورده إلى الأقيسة المذكورة ، عسر ذلك عليهم ، فاختلفوا فيه كل الاختلاف .

وما استقر عليه رأى الشيخ أنه مركب من قياسين :

**أجدهما :** اقترانی شرطی .

والآخر: استثنائي من منصلة .

أما الاقتراني فمركب من منصلة وحملية . يشاركها في تاليها ، ويكون مقدم المتصلة هو فرض المطلوب غير حق . وكل [ ب ] [ د ] - وفي نسخة [ ا ] بدل ، [ د ] ، -

على أنها مقدمة صادقة بينة ـ وفى نسخة بدون كلمة « صادقة » وفى أخرى بزيادة عبارة « منه » بعد كلمة « بينة » ـ لاشك فيها ـ وفى نسخة بدون عبارة « لا شك فيها » ـ ب

أو بينت بقياس فينتج منه :

إن لم يكن قولنا:ليس كل [ج] [ب] صادقاً ، فكل [ج] [د] - وفي نسخة [ ا] بدل [ د] » -

ثم نأخذ هذه النتيجة ، ونستثنى نقيض المحال ، وهو تاليها ، فنقول : لكن ليس كل [ج] [د] - وفي نسخة [ا] بدل « [د]» -فينتج نقيض المقدم ، وهو أنه :

ليس ليس قولنا : ليس ـ وفى نسخة بدون كلمة « ليس » الأخيرة ـ كل [ ج] [ت ] صادقاً ، بل هو صادق .

وتاليها ما يلزم من ذلك ، وهو :

وضع نقيض المطاوب على أنه حق .

والحملية هي مقدمة غير متنازعة ، تقبّرن بنقيض المطاوب على هيئة منتجة : فينتجان :

متصلة . مقدمها المقدم المذكور . وتاليها نتيجة الاقتران المذكور .

وهى مناقضة لحكم متفق ــ وفى نسخة « يتفق» ــ عليه .

وأما الاستثنائى . فهو من المتصلة التي هى نتيجة القياس الأول ، ويستثنى فيه نقيض تاليها . الذى كذبه الحكم المتفق عليه . لينتج نقيض مقدمها . الذى هو فرض المطلوب غير حق .

فتكون النتيجة كون المطلوب حقثًا .

وظاهر أنه يحتاج إلى مقدمتين مسلمتين :

إحداهما : ما جعلت ـ وفي نسخة « جعل » ـ كبرى الاقتراني .

والثانية : هي ــ وفي نسخة ، هو ، ــ الحكم المتفق عليه . وقياس الحلف يتألف من

نقيض المطلوب ، ومن هاتين المقدمتين ،

وألفاظ الكتاب ظاهرة .

والمطلوب في المثال المورد فيه :

ليس كل (ج) (ب)

ونقيضه : كل (ج) ( ب )

والمقدمة الأولى : وكل ( س ) ( د )

والثانية . أعنى الحكم المتفق عليه ليس كل (ج) (د) .

وقوله ، فى النتيجة الأخيرة ( وليس ليس قولنا : كل (ج) ( ب ) صادقاً ، بل هو صادق)

أى ليس لم يكن قولنا: ليس كل (ج) (ب) الذى وضعناه أولا صادقاً ، بل قولنا ليس كل (ج)( )

الذي ادعيناه صادقاً ، صادق .

وهذا وجه صحيح لاشبهة فيه إلا أن رأى بعض المتأخرين ، لم يستقر عليه ؛ وذلك : أما أولا : فلأن المعلم الأول ، عد هذا القياس في الاستثنائيات .

وهذا التحليل يقتضى كونه مركباً من الاقبراني والاستثنائي ، فكيف يعد فيها ما ليس مها .

وثانياً: أن الاقترانيات... وفي نسخة « الاقترانات » ... الشرطية ، لو لم تكن مذكورة في الكتاب ، فكنف ذكر المركب من غير ذكر أجزائه ؟ .

ثم إن الشيخ أفضل الدين محمد بن حسن المرق المعروف بالقاشى : رحمه الله ، ذهب إلى أن هذا القياس هو قياس استثنائى . من :

متصلة ، مقدمها نقيض المطلوب ، ويحتاج في بيان لزوم تاليها لمقدمها إلى حملية مسلمة .

> مثلا المطلوب ليس كل (ج) (ب) والحملية المسلمة هي : كل (ب) (د)

ومقدم المتصلة هو : كل (ج) ( س )

فنقول: ال كان كار (ب) (د)

فإل كان كل (ج) ( س)

فكل (ج) (د)

وذلك لكون هذا المقدم مع الحملية المسلمة . منتجاً لهذا النالى .

مُ يستثنى نقيض التالى بفولنا :

ولكن ليس كل (ج) (د)

فينتج فليس كل (ج) ( 🇨 )

فهذا وجه تحلياه .

والحاصل : أن الخلف هو إثبات المطلوب بإيطال لازم نقبضه . المستلزم لإبطال نقيضه الستلزم لإثباته .

وربما لايحتاج فيه إلى تأليف قياس لبيان التالى .

مثلا : إذا كان المطاوب لاشيء من (ج) (س) بالإظلاق العام .

فكانت القدمة السلمة هي كل ( س ) ( ا ) لا دائماً ، بل ١٠ دام ( س )

فقلنا : لو لم يكن المطلوب حقيًّا ، لكان نقيضه :

بعض (ج) (ب) دائمًا ، لكنه ١٤ يناقض المقدمة المذكورة بالقوة ، فهي ليست بحقه . فالطلوب حق .

والحلف اسم للشيء الردىء والمحال ، ولذلك سمى القياس به . وهذا التفسير أشبه مما يقال : إنه سمى به ، لأنه يأتى المطاوب من خلفه . أى من ورائه الذى هو نقيضه

وهذا قد ذكره الشيخ في مواضع أخر . وهو يقابل المستقيم .

فالقياس المستقيم يتوجه إلى إثبات المطلوب الأول بوجهه . ويتألف ١٤ يناسب المطلوب . ويشرط فيه تسليم المقدمات . أو ما يمرى مجرى التسليم .

والمطلوب فيه لايكون موضوعاً أولا .

والحلف لابتوجه إلى إثبات المعالوب أولا ، بل إلى إبطال نقيضه . ويستمل على ما يناقض المطلوب . ولا يشترط فبه التسايم ، بل تكون المقدمات بحيث او ساءت أنتجت . و يكون المطلوب فيها موضوعاً أولا . ومنه ينتقل إلى نقيضه . (٢) وأما أن القياس المستقيم الحملي كيف يرجع إلى الحاف ؟
 والحلف كيف يرجع ــ وفي نسخة « رجع » ــ إليه ؟

فهو بحث آخر يلاحظ الحال مما ينعقد بين التالي وبين الحملية .

وعكس القياس يشبه الحلف ؛ لأنه أيضاً ينعقد من اقتران ما يقابل نتيجة قياس بإحدى مقدمتيه لينتج ما يقابل المقدمة الأخرى .

ويفارقه الحلف بأنه لايشترط فيه أن يكون بعقب قياس ، ولا أن ينتج ما يقابل مقده قياس ، بل يمكن أن يبتدأ به ، ويكفى فيه إنتاج ما هو ظاهر الفساد . ولا بستعمل فيه إلا المقابل بالمناقضة .

ويستعمل في العكس مقابلة للنضاد أيضاً .

والعكس لايقع في العلوم إلاعند رد الخلف إلى المستقيم

والحلف فى المطالب الى لم نتعين بعد لا يفيد تعيين المطلوب ؛ لأنه مبنى على نقيض المطلوب ، وذلك يقتضى تعينه .

وربما يتفق فى هذا الموضع أن يوضع بدل المطلوب غيره ، مما يظن أنه هو ، ويبنى الخلف عليه .

فإن تم دل على أن ذنك الشيء الذي وضع . صادق . ولم يدل على أنه هو المطنوب نفسه ، أو شيء من لوازمه المنعكسة . أو غير المنعكسة كما مر فى إثبات جهات العكس ونتائج انقياسات المختلفة .

وهذا هو منشأ الشكوك الى تورد على قياس الخلف . وهو العلة في كون الخلف صالحاً . لإثبات ما هو أعم من المطلوب. إذا كان المطلوب حقًّا

وذلك ثما لايقدح فيه . إذا عرف الحال .

قوله :

(٢) أوا رد المستقيم الحملي إلى الخلف، فهو ١٥ فضى فى بيان نتائج القياسات غير البينة من الشكلين الأخيرين . ويكون بإضافة نقيض النتيجة المطلوب إثباتها إلى إحدى المقدمتين . ولكن هى المشتملة على هيئة أحد الشكلين الأخيرين ، لينتج ما يقابل المقدمة الأخرى . ولتكن هى المتفق عليها . فتكون النتيجة محالة .

ولسنا نحتاج إليه الآن ، ومداره على أخذ نقيض النتيجة المحالة ، وتقرينه ـ وفي نسخة « وتقريبه » ـ مع المقدمة الصادقة التي لا شك فيها ، فينتج نقيض المقدم المحال على حاله .

وبيَّن أن ذلك الإنتاج ليس للمقدمة المسلمة الحقة ، ولا للتأليف المنتج بالذات، فهى إذن من وضع نقيض النتيجة .

فوضعه باطل. فالنتيجة حقة .

وأما رد الخلف إلى المستقيم فعلى خلاف ذلك ، وهو أن يضاف نقيض النتيجة المحالة، إلى المقدمة الصادقة ، أعنى القضية المنفق عليها ، أى القضية المسلمة لينتج المطلوب على هيئة أحد الأشكال .

مثال النتيجة المحالة ، كانت في المثال المتقدم كل (ج) (د)

وقد حصلت من إضافة نقيض المطلوب ، وهو كل (ج) ( ب) إلى القضية المسلمة وهي كل ( ب ) ( د ) على هيئة الضرب الأون ، من الشكل الأول .

ونقيض الحالة ليس كل (ج) (د)

فإذا أضيف إلى المقدمة المسلمة الصادقة الأولى ، وهي كل ( س ) ( د ) ، أنتج من الضرب الرابع ، من الشكل الثاني ، على الاستقامة .

ليس كل (ج) (1)

وهو الذي كان المطلوب من الحلف.

ولما كانت النتيجة المخالفة ، هي تالى المتصلة فى الحلف . فرد الحلف إلى المستقيم يلاحظ الحال مما ينعقد بين التالى المذكور فى أول القياسين اللذين حلانا الخلف إليهما ، وبين الحملية المسلمة .

قوله ( ولسنا نحتاج إليه الآن) أى لسنا نحتاج فى بيان معرفة الخلف إلى معرفة كيفية ارتداد المستقيم إليه ، وارتداده إلى المستقيم .

واعلم أن المطلوب إذا كان موجباً كليلًا ، فالحلف لاينعتد إليه إلا على هينة قياس تكون إحدى مقدمتيه سالبة جزئية ، وهو رابع الثانى ، وخامس الثالثة . وإذا كان سالباً

كليًّا فلا ينعقد إلا هيئة قياس تكون إحدى مقدمتيه موجبة جزئية . وهو ثالث الأول . ورابعه . وثالث اثنانى . والثلاثة (١) ضروب من النالث . وعليه فقس إذا كان المطلوب جزئيًّا .

## رأما رد الخلف إلى المستقم :

فإن كان الحلف على هيئة الشكل الأول . ووقع نقيض المطلوب فى صغرى الحلف. فقياس الرد يكين على هيئة الشكل الثاني . وإلا فعلى هيئة الشكل الثالث .

ويقع نقيض النتيجة المحالة فى مثل تلك المقدمة أيضاً . صغرى كانت أو كبرى .

وإن كان الحلف على هيئة التكل الثانى . ووقع نقيض المطلوب فى الصغرى . فالرد يكون على هيئة الشكل الثالث . ويقع نقيض المطلوب فى الصغرى فالرد على هيئة انشكل الثانى وإلا فعلى هيئة الشكل الأول .

ويقع نقيض النتيجة المحالفة أبدأ فى الكبرى . وتبين جميع ذلك بالامتحان .

<sup>(</sup>١) كلمة (الثلاثة ) غير بينة بيانًا تامًّا في الأصل.

## النهج التاسع وفيه(۱) بيان قليل للعلوم(۲) العرهانية

الفصل الأول إشارة

إلى أصناف القياسات(٢) من جهة موادها وإيقاعها للتصديق(١)

(۱) القياسات البرهانية مؤلفة من المقدمات الواجب قبولها ، إن وفى نسخة بدون كلمة «إن » -كانت ضرورية ليستنتج - وفى نسخة «يستنتج » وفى أخرى «فينتج » - مها الضرورى على نحو ضرورتها - وفى نسخة «ضروريتها » - .

(١) أقول : لما فرع عن بيان الأحوال الضروية للقياسات، وما يشبهها ، شرع فى بيان أحوالها المادمة .

وهي تنقسم بحسبها ، إلى خمسة أصناف ؛ ذلك لأنها :

إما أن تفيد تصديقاً

وإما تأثيراً غيره ، أعنى التخيل والتعجب .

وما يفيد تصديقاً ، فيفيد :

إما تصديقاً جازهاً .

أو غير جازم

والجازم :

<sup>(</sup>١) وفي نسخة « فيه » بدون « الواو » . (٢) وفي نسخة (العلوم ) .

<sup>(</sup>١) وق نسخة (العدوم). (٣) وفي نسخة (قياسات).

<sup>(</sup>٤) وفي نسخة (النصديق) .

أو ممكنة يستنتج ــ وفى نسخة « فينتج » ــ منها الممكن . والحدلية مؤلفة من المشهورات .

والتقريرية ــ وفى نسخة « والتقريريات » ــ كانت واجبة أو ممكنة ــ وفى نسخة بزيادة « أو ممتنعة » ــ .

والخطابية مؤلفة من المظنونات ومن المقبولات وفى نسخة «والمقبولات» يدون كلمة « من » – التى ليست بمشهورة ، وما يشبهها كيف كانت – وفى نسخة « ولوكانت ممتنعة » – .

إما أن يعتبر فيه كونه حقًا

أو لايعتبر .

وما يعتبر فيه ذلك :

يكون حقتًا

أو لا يكون .

فالمفيد للتصديق الجازم الحق هو البرهان ,

والتصديق الجازم غير الحق هو السفسطة .

والتصديق (11 الجازم الذي لا يعتبر فيه كونه حقيًّا أو غير حق ؛ بل يعتبر فيه عوم الاعتراف به هو الجدل ، إن كان كذلك ، وإلا فهو الشغب ، وهو مع السفسطة عسب صنفاً (17 واحداً هو المغالطة .

وللتصديق الغااب غير الجازم ، هو الحطابة .

والتخييل دون التصديق ، هو الشعر ..

أما القياسات البرهافية : فهى القضايا الواجب قبولها . وهى الى يكون التصديق بها ضروريًا . سواء كانت فى أنفسها ضرورية أو ممكنة ؛ فإن كونها ضرورية القبول ، غير كونه ضرورية فى أنفسها .

 <sup>(</sup>١) ولعلها (التصديق) .

<sup>(</sup>٢) في الأصل (صنف واحد) .

والشعرية \_ وفى نسخة « والشعريات » \_ مؤلفة من المقدمات المخيلة ، من حيث يعتبر تخبيلها \_ وفى نسخة « تخيلها » \_ كانت صادقة أو كاذبة .

وبالجملة تؤلف \_ وفى نسخة « وبالحملة مؤلفة » وفى أخرى « والجملة مؤلف » وفى أخرى « والجملة مؤلف » وفى غيرها « والحملية مؤلفة » \_ من المقدمات من حيث لها هيئة وتأليف » \_ تستقبلها \_ وفى نسخة « من حيث الماهية والتأليف » \_ تستقبلها \_ وفى نسخة « لما » \_ فيها من المحاكاة ، بل ومن الصدق .

فلا مانع من ذلك ويروجه الوزن .

ولا تلتفت إلى ما يقال من أن  $_{-}$  وفي نسخة بدون  $_{*}$  أن  $_{*}$   $_{-}$  البرهانية واجبة .

فإن كانت ضرورية في أنفسها . كانت نتائجها ضرورية بحسب الأمرين جميعاً . .

وإن كانت ممكنة فى أنفسها ، كانت نتائجها ممكنة فى أنفسها ، ضرورية القبول . وبالحملة فالقباسات البرهانية بقينية مادة وصورة .

وغايبها أن تنتج اليقينيات .

وأما القياسات الجدلية: فهي المؤلفة من المشهورات. ومن صنف واحد من التقريريات، وهي المسلمة من المخاطبين.

والجمعة : إما مجيب بحفظ رأى ما . ويسمى ذلك الرأى وضعاً . وغاية سعيه أن لا يلزم وإما سائل معترض يهدم وضعاً ما ، وغاية سعيه أن يلزم

فالمحبيب يؤلف أقبسته . إن قاس ، من المشهورات المطلقة ، أو المحدودة ، حقاً كان أوغير حق .

فالسائل يؤلفها مما يتسلمه من الحجيب ، مشهوراً كان أو غير مشهور

وكما أن مواد الجدل مسلمات ومتسلمات ، فصورها أيضًا ما ينتج ، بحسب التسليم والتسلم ، قياسًا كان أو استقراء .

وا كان غاية الحدل هي الإلزام ورفعه ، لا اليقين ، جاز وقوع الأصناف الثلاثة من

والجدلية ممكنة أكثرية .

والخطابية ممكنة مساوية ـ وفى نسخة « متساوية » ـ لا ميل فيها ولا ندرة .

والشعرية كاذبة ممتنعة .

فليس الاعتبار بذلك . ولا أشار إليه صاحب المنطق .

وأما السوفسطائية ، فإنها هي ـ وفى نسخة « فهى » ـ التي تستعمل ـ وفى نسخة « نستعملها » ـ المشبهة ، وتشاركها فى ذلك الممتحنة ـ وفى نسخة « المحبة » ـ المحربة ، على سبيل التغليظ .

القضايا ، أعنى الواجب والممكن والممتنع ، في موادها .

وأما القياسات الحطابية : فهى المؤلفة من المظنونات . والمتبولات ، والمشهورات فى بادئ الرأى . التى تشبه المشهورات الحقيقية حقة كانت أو باطلة ،

ويشترك الجميع في كونها مقنعة .

وكما أن موادها هي ما يصدق بها الظن الغالب . فصورها أيضا ما ينتج بحسب الظن الغالب ، سواء كان قياساً ، أو استقراء ، أو تمثيلا .

ومن القياس منتجاً كان أو عقيها ، كالموجبتين فى الشكل الثانى ، بشرط أن يظن أنها منتجة ، فهى مقنعة بحسب المواد والصور ، وغاينها الإقناع .

وأما القياسات الشعرية : فهى المؤلفة من المقدمات الخيلة ، من حيث هى محيلة ، سواء كانت مصدقاً بها أو لم يكن ، وسواء كانت صادقة فى نفس الأمر ، أو لم نكن وهي الى لها هيئة وتأليف يقتضيان تأثر النفس عها ، لما فيها من المحاكاة أو غيرها .

حتى إن بجرد الصدق ربما يقتضى ذلك التأثر . والوزن أيضاً مفدها , واجاً ؛ لأنه أيضاً محاكاة .

وقدماء المنطقيين كانوا ألا يعتبرون الوزن في حد الشعر ، ويقتصرون على التخييل . والمحدثين معتبرون معه الوزن .

والجمهور لا يعتبرون فيه إلا الوزن والقافية .

وهذه هي الأقسام الحقيقية للحجج بحسب المادة .

فإن كان التشبيه بالواجبات . ونحو استعمالها يسمى \_ وفي نسخة « سمى» \_ صاحبها سوفسطائيًا .

و إن كان بالمشهورات يسمى \_ وفي نسخة « سمى » \_ صاحبها مشاغبا \_ وفي نسخة « مشاغبا » \_ .

والمشاغبي \_ وفى نسخة « والمشاغب » \_ بإزاء الحبدلى \_ وفى نسخة « الحبدل » \_ والسوفسطانى بإزاء الحكم .

وأما المغالطات فهى ليست بحقيقية ، وذلك لأنها إنما نكون بحسب المشابهة والنروج . ولولا قصور النييز لما ثبت للمغالطة صناعة ؛ ولذلك أخرها الشيخ .

ولغير المحصلين من المنطقيين تقسيات أخر ، إلى هذه الأقسام . يعتبرون فيه :

إما الوجوب والإمكنان .

و إما الصدق والكذب .

أما الأول : فهو أن يقال :

البرهان : يتألف من الواجبات .

والجلل : من الممكنات الأكثرية .

والخطابة: من الممكنات المتساوية التي لا ميل فيها إلى أحد الطرفين ، ولا يكون وقوع أحدهما فيه على سبيل الندرة .

والشعر : من المتنعات .

وتكون المغالطة بحسب هذه القسمة من الممكنات الأقلية التي يدعي أنها أكثرية ، أو واجبة .

وأماالاني: فأن يقال:

البرهان : يتألف من الصادقات .

والحدل: مما يغاب فيه الصدق

والخطابة : مما يتساوى فيه الصدق والكذب

والمغالطة : مما يغاب فيه الكذب .

والشعر: من الكاذبات.

واقتصر الشيخ على إيراد الأول ؛ لأن الذاهبين إليه . كانوا أكثر عدداً . وأقرب إلى التحصيل .

ورد عليهم بأن القول بذلك باطل . فإن استعمال الحميع فى البرهان . الاستنتاج ، أمثالها واقع ، ومع اللبرهان فهو قول مبتدع . ليس مما يوجبه تقليد المعلم الأول الذى تخبطوا بسبه فى مواضع كثيرة قد سبق ذكر بعضها .

والقياسات المغالطية ، هي المؤلفة من المشبهات وما يجرى عجراها . أعنى الوهميات ؛ وصورها أيضاً كذلك .

ويشاركها القياسات الامتحانية ، والقياسات العنادية . فى المواد ، ويخالفها فى الغامات .

والمشبهة منها بالواجب قبولها . تقع في السفسطة المقابلة للفاسفة .

وبالمشهورات في المشاغبة المقابلة ناجدل . وغابتها الترويج .

والمشبهات بالمظنونات والمخيلات غير معتبرة ؛ لأنها إن أوقعت ظنًّا أو تخيلا . فهي من جملتها ، وإلا فلا اعتبار بها .

ولما كانت منافع البرهان والسفسطة شاءلة لكل واحد ، فن يتعاطى النظر فى العلوم بحسب الانفراد .

أما البرهان غبالذات . كمعرفة الأغذية المحتاج إليها .

وأما السفسطة فبالعرض ، كمعرفة السموم المحترزة(١)عنها .

ولما كانت منافع الثلاثة الباقية بحسب الاشتراك في المصالح المدنية .

اقتصر الشبخ في هذا المحتصر على بيامهما دون الباقية .

لعلها (المحترز).

#### الفصل الثانى

#### إشارة

## إلى القياسات والمطالب البرهانية

(١) كما أن المطالب في العلوم.

قد تكون عن ضرورة الحكم .

وقد تكون عن إمكان الحكم .

وقد تكون عن وجود غير ضرورى مطلق .

(١) ذهب الجمهور إلى أن مقدمات البرهان ونتائجه ، لا تكون إلا ضرورية ،
 كما سنذكره :

وذهب بعضهم إلى أن الممكنات الأكثرية أيضاً قد تقع فيها ،

فاستغل الشيخ بيان حال النتائج أولا ، ثم استدل بذلك على حال المقدمات .

أما الأول : فهو أن المطالب في العلوم كما قد تكون ضرورية

وهى كحال الزوايا للمثلث وكقبول الانقسام إلى غير النهاية للجسم فقد تكون أيضاً غير ضم وربة :

إما ممكنة صرفة ، كالبرء للمسلولين .

أو وجودية كالحسوف للقمر .

واعلم أن الممكنة تكون ضرورية أيضاً ، إذا كان المطلوب هو إمكان الحكم نفسه ، وحينئذ يكون الإمكان محمولا ، لاجهة .

وتكون وجودية إذا كان المطلوب هو وجود الحكم ، أو عدمه .

والوجودية تكون .

إما أكثرية . كوجود اللحية للرجل .

أو منساوية كالإذكار للحيوان .

كما قد يتعرف عن حالات اتصالات الكواكب وانفصالاتها.

وكل جنس تخصه مقدمات ونتيجة .

فالمبرهن يستنتج ــ وفى نسخة «ينتج » ــ الضرورى من الضرورى ، وغير الضرورى من غير الضرورى ، خلطاً أو صريحا .

أو أقلية ، كوجود الإصبع الزائدة للإنسان .

أو أقلية الوجود أكثرية العدم ، فهما داخلان فى الأكترى الشامل للموجب والسالب ، و كين الدجودي مهذا الاعتبار :

اما أكبريًّا .

أو متساوياً .

والمتساوى المطلق ، الأقلى باعتبار الوجود ، فقلما يكونان مطلوبين ؛ لتعذر انوفوف علمهما .

فالمطالب العلمة:

إما ضرورية

وإما وجودية أكثرية .

وهذا بحسب الأغلب؛ ولهذا ذهب من ذهب إلى أن المبرهن لايستعمل إلا الضروريات أو الممكنات الأكرية .

وأما انتحقيق فيقتضى أن المكن إذا كان الإمكان فيه جهة . وإلا فلا باعتبار الوجود .

وكذلك المتساوى قد يكون أيضاً مطالب للمبرهن ، خارجة عنهما .

فالمطالب العلمية إذن:

إما ضرورية

وإما وجودية

والشيخ لم يورد للضروريات مثالًا لاتفاق الجمهور على وقوعها فى البرهان ،

ولا للممكنات لكونها باعتبار كالضروريات ، وتمثل في الوجوديات بحالات اتصالات

الكواكب وانفصالاتها ؛ فإن المطلوب لايكون إمكان وجودهما للكواكب ، بل نفس وجودهما . وهي لا تدوم ما دامت الكواكب موجودةً بل تتعاقب عليها . فهي من الوجوديات الصرفة .

ثم إنه انتقل من بيان حال المطالب إلى الاستدلال بها على حال المقدمات ، وهو أن كل جنس من المطالب تخصه مقدمات مناسبة وتفيده يقيناً .

فالمبرهن ينتج الضرورى مما تكون جميع مقدماته ضرورية

وغيرالضرورى مما لايكون كذلك ، بل تكون إما جميعها غير ضرورية

أو بعضها ضرورية وبعضها غير ضرورية .

فإن قيل : ألسّم حكمتم بأن الصغرى المطلقة ، أو الممكنة مع الكبرى الضرورية ، كما في قبلنا :

كل إنسان ضاحك .

وكل ضاحك ناطق .

ينتج ضرورية .

فلم لايجوز أن يستعملها المبرهن للمطالب الضرورية .

قلنا: إن حكمنا بذلك هناك بحسب نظرنا في مجرد صورة القياس.

وأما ههنا ، فلما كانت المادة أيضاً معتبرة ، فنقول بحسب ذلك : إن البرهان الإيتألف منهما على المطالب الضرورية ؛ وذلك لأن وجود الضحك للإنسان ، لو كان هو اللهى يفيد العلم بكونه ناطقاً فقط ، لكان الحكم عليه بالنطق ، حال زوال الضحك كاذباً فلا يكون هذا الاقتران منتجاً لهذه النتيجة .

وأيضاً الحكم بوجود الضحك لكل واحد من الناس لايستفاد من الحس ؛ فإن الحس لا يفيد الحكم لكلى ، فهو مستفاد من العقل .والعقل لايحكم به يقيناً إلا إذا أسنده إلى علنه الموجبة إياه ، المقارنة لكل واحد من الأشخاص ، وهي كونه ناطقاً .

ويلزم من ذلك أنه إنما يحكم بكونه ضاحكاً ، بعد الحكم بكونه ناطقاً ، فلابكون هذا الاقتران علة لهذه النتيجة .

ثم إن فرضنا أن لكونه ضاحكاً علة أخرى غير كونه ناطقاً ، فكان الحكم في الصغرى

(٢) فلا تلتفت إلى من يقول : إنه لا يستعمل المبرهن إلا الضروريات والمكنات الأكثرية دون غيرها .

بل إذا أراد أن ينتج صدق ممكن أقلى \_ وفى نسخة « أولى » \_ استعمل الممكن الأقلى . ويستعمل في كل باب ما يليق به .

وإنما قال ذلك \_ وفى نسخة « بذلك » \_ من قال ، من محصلى الأولين على وجه غفل عنه المتأخرون ، وهو أنهم قالوا : إن المطلوب الضرورى يستنتج فى البرهان من الضروريات \_ وفى نسخة « لا يستنتج فى البرهان إلا من الضروريات » \_

على كل إنسان بأنه ضاحك يقيناً بالنظر إلى تلك العلة ، كانت الصغرى باعتبارها ما يشبه قولنا :

كل إنسان فله طبيعة ما ، هي علة كونه ضاحكاً في بعض الأوقات ، فكانت حيثة ضرورية لا وجودية .

فإذن غير الضرورية من جهة ما هو غير الصرورية لاتنتج ضرورية فى البرهان . أما الضرورية فى إنتاج غير الضرورية فلايضر ؛ لأن النتبجة تتبع أخس المقدمتين كما مر .

فظهر من جميع ذلك أن القياسات والمطالب البرهانية قد تكون ضرورية ، وقد تكون غير ضرورية ، من الممكنات والوجوديات بأصنافها .

وبعد ذلك فأراد أن يستعمل بالرد على المخالفين فيه فقال :

(٢) أقول : ذكر المعلم الأول : أن البرهان قياس مؤلف من مقدمات يقينية لمطلوب
 مَنيى .

وفسر البقيني بما يكزن الحكم فيه ضروريتًا لا يزول .

وفهم أكثر من تأخر عنه من ذلك ، أن المبرهن لايستعمل إلا المقدمات الضرورية ، كما مر ذكره .

ثم لما صادفوا أصحاب العلوم الطبيعية وما تحمها يستنتجون غير الضروريات من أمثالها ، مع كومهم مبرهنين ، طلبوا وجه ذلك ، فأتى بهم القسمة المذكورة إلى القول بأنه لا يستعمل وفى غير البرهان قد يستنتج من غير الضروريات . ولم يرد ــ وفى نسخة بزيادة « به » ــ غير هذا . وأراد ــ وفى نسخة « أو أراد » ــ أن صدق مقدمات البرهان فى ضرورتها ــ وفى نسخة « فى ضروراتها » ــ أو إطلاقها ــ وفى نسخة « وإطلاقها » ــ صدق ضرورى .

(۳) وإذاً قيل في كتاب ــ وفي نسخة «كتب » ــ البرهان الضرورى فيراد به ما يعم الضرورى المورد في كتاب ــ وفي نسخة « في كتب » ــ

إلا الضروريات أو الممكنات الأكثرية .

فذكر الشيخ أن ذلك غير صحيح ؛ لأن المبرهن يطلب اليقين فى كل حكم ، ضروريًّا كان أو غير ضرورى ، فيستنج كل حكم مما يتناسبه ويليق به ، إلا أنه إنما يصدق بجميع ما يصدق به ، مقدمة كانت أو نتيجة بالضرورة التى لا تزول .

وهذه ضرورة أخرى متعلقة بالقضية اليقينية غير التي هي جهة لبعضها ،

ثم إن الشيخ أول كلام المحصلين الأولين ، يعنى المعلم الأول ، على وجه يطابق الحق ، فقال : إنه يحتمل أحد معنيين :

أحدهما : أن يحمل الفسرورى على التي هي جهة لبعض مقدمات البرهان ونتائجها .

وإنما خص الضروريات منها بالذكر؛ لأن المبرهن يستنتج الضرورى من مثله ، وغيره من أصحاب الصناعات الأخرى ربما يستنتجه من غيره ، ولا يبالى بذلك .

وا**لثانى :** أن يحمل الضرورة على التى نتعلق بصدق جميع المقدماتوالنتائج البقينية ، وهى الضرورة الثانية اللاحقة للحكم .

(٣) أقول : قد ذكر أن شرائط مقدمات البرهان خمسة :

أولها : أن يكون أقدم من نتائجها بالطبع لتكون عللا لها .

والنبها: أن تكون أقدم منها عند العقل ، أى يكون أعرف منها لتكون عللا للتصديق بها .

واللها: أن تكون مناسبة لنتائجها، وذلك بأن تكون محمولاتها ذاتية لموضوعاتها : بأحد

القياس ، وما تكون ضرورته ــ وفى نسخة « ضرورية » وفى أخرى « ضروريًا » ــ ما دام الموضوع موصوفا بما وصف به ، لا الضرورى الصرف .

وقد تستعمل - وفى نسخة \* وتستعمل \* - فى مقدمات البرهان المحمولات الذاتية على الوجهين الأولين - وفى نسخة بدون نحامة \* الأولين \* - اللذين - وفى نسخة \* الذاتية + الذاتية +

المعنيين المذكورين فى اللهج الأول. أعنى الذاتى المقوم ، والعرض الذاتى ، فإن الغريب لا يفيد العلم بما لا يناسبه .

ورابعها: أن تكون ضرورية ؛ إمابحسب الذات، وإما بحسب الوصف، أى تكون مطلقة عرفية شاملة لهما: وذلك لأن المحمول على شيء بحسب جوهره، وهو المحمول المناسب للسوضوع . فربما يزول بزوال الموضوع . كما هو عليه، حال كونه موضوعاً ، وربما لا يزول .

وذلك لأنه ينقسم .

إلى ما يحمل عليه بسبب ما يساويه كالفصل، وهو مما يزول بزوال نوعية ذلك الشيء وإلى ما يحمل عليه بسبب ما لا يساويه كالجنس.

وهذا ربما يزول بزوال نوعيته ، وربما لايزول .

مثلا الخفيف إذا حمل على الحواء، فإنه يزول إذا صار ماء ، ولا يزول إذا صار ناراً .

فالمرنى إذا حمل على الأسود، فإنه يزول إذا صارشمافاً ، ولايزول إذا صار أبيض . فالضرورى بحسب الذات ربما لايشمل الزائل بزوال الموضوع عما هو عليه حال كونه موضوعاً .

والمشروط بكون الموضوع على ما وضع ، يشمل الجميع .

وخامسها: أن تكون كلية ، وهي ههنا أن تكون محمولة على جميع الأشخاص ، وفي جميع الأشخاص ، وفي جميع الأزمنة حملا أولينًا .

( ٤ ) وأما فى المطالب فإن الذاتيات المقومة \_ وفى نسخة « المقدَّمة »\_ لا تطلب البتة .

وقد عرفت ذلك وعرفت خطأ من يخالف فيه .

وإنما تُطلب الذاتيات بالمعبى الآخر .

أى لا يكون بحسب أمر أعم من الموضوع ؛ فإن المحمول بحسب أمر ٍ أعم كالحساس على الإنسان ، لايكون محمولا حملا أولياً .

ولا بحسب أمر أخصرمن الموضوع. فإن المحمول بسبب أمر أخص. كالضاحك على الحساس لايكون محمولا على جميع، ا هو حساس، بل على بعضه. فلايكون محمولا على جميع، ا هو حساس، بل على بعضه. فلايكون حماول على جميع، ا

واعلم أن الأخيرين من هذه الشروط بختصان بالمطالب الضرورية والكلية

واقتصر الشيخ ههنا على ذكر شرطين من هذه الحسسة . وهما ( الثالث ) و (الرابع ) وذلك لأن ( الأول ) يختص ببرهان الم . وسنذكره مع (الشرط الثانى )عندذكر أقساد البرهان .

و ( الحامس) يندرج بالقوة فى الشرطين المذكورين ، وذلك لأن الحمل على جميع الأشخاص هوحصر القضية

وكونه في جميع الأوقات مندرج في ضرورة الحكم المذكور .

وكونه أولينًا يندرج في كونه ذاتينًا بالمعنى الثانى على بعض الوجوه .

قوله:

(٤) أقول : قد ذكر في ( النهج الأول) أن الشيء مستحيل أن يتمثل معناه في اللهمن خالياً عن تمثل ما هو ذاتى مقوم له .

وبيِّن من ذلك استحالة معرفة الشيء مع الجهل بمقوماته .

فإذن لا يكون المقوم مطلوباً البتة، والمحالفون فى ذلك هم أهل الظاهر من الجدليين. فإسم يذهبون إلى أن الجنس يجب أن يتبت .

أولا : وجوده للموضوع .

وثانياً : كونه واقعاً في جواب « ما هو ؟" لتتحقق جنسيته .

وقد ظهر مما مر خطؤهم . فالمطالب البرهانية . هي الأعراض الذاتية المذكورة .

فإن قبل : أليس كون النفس أو الصورة جوهراً . أحد المطالب العلمية. مع أن الجوهر جنس لهما ؟

وأيضاً فإنكم تقولون : الجنس محمول على الإنسان ، لأنه محمول على الحيوان، وهذا بيان حمل ذائلً الإنسان عليه .

أجيب : عن الأول : بأن النفس إنما عرفت فى أول الأمر لا من حيث ماهيتها، بل من حيث إنها شيء ما يتصرف فى الجسم ، ويصدر عنها أثر فيه .

والحوهر المطلوب إثباته لهذا المفهوم ، ليس بجنس له، من حيث هو هذا المفهوم، بل هو جنس للماهية المسهاة ب ( النفس ) التي لم تتحصل في العقل إلا بعد العلم بجوهريتها وكذلك القول في الصورة وما يجرى مجراها .

وعن الثانى: بأن الطلوب ليس هو إثبات الحسم للإنسان . بل هو العلة لدوته ، وإنما تلوح عليته عند إخطاره ــ وفي نسخة « إحضار له » ــ بالبال متوسطاً بيهما .

وإذا ثبت أن المطلوب لايكون ذاتبًا مقوماً، فقد ظهر أن محمول المقدمتين لايكونان مقومين معاً، بل إنما تكونان على أحد المأخذين اللذين ذكرناهما في (النهج الأول) في مقدمات العلوم وموضوعاتها .

وفي بعض النسخ :

#### الفصل الثالث إشارة

إلى الموضوعات ، والمبادئ ، والمسائل ، في العلوم \_ وفي نسخة « إلى مقدمات العلوم وموضوعاتها » ــ

(١) ولكل واحد من العلوم شيء أو أشياء متناسبة ـ وفي نسخة « مناسبة » ـ نبحث عن أحواله أو أحوالها وتلك الأحوال هي الأعراض

(١) أقول موضوع العلم هو الذي يبحث في ذلك العلم عن أحواله .

والشيء الواحد قد يكون موضوعاً لعلم :

إما على جهة الإطلاق كالعدد للحساب.

وإما لا على الإطلاق ، بل من جهة ما يعرض له عارض :

إما ذاتى له كالجسم الطبيعى ، من حيث يتغير للعلم الطبيعى .

أو غريب كالكرة المتحركة لعلمها .

والأشياء الكثيرة قد تكون موضوعات لعلم واحد ، بشرط أن تكون متناسبة . ووجه التناسب أن يتشارك ما هو ذاتى كالحط ، والسطح ، والحسم ، إذ جعلت موضوعات للهندسة ، فإنها تتشارك في الحنس ، أعنى الكم للتصل القار الذات . وإما في

عرضى كبدن الإنسان وأجزائه ، وأحواله .

والأغذية والأدوية وما يشاكلها ، إذا جعلت جميعاً موضوعات علم الطب ، فإنها تتشارك في كونها منسوبة إلى الصحة ، التي هي الغاية في ذلك العلم .

و إنما سمى هذا الذيء ، أو الأشياء بموضوع العلم ؛ لأن موضوعات جميع مباحث ذلك العلم تكون راجعة إليه .

بأن يكونَ هو نفسه ، كما يقال : العدد إما زوج ، وإما فرد .

أن يكون جزئيًّا تحته ، كما يقال : الثلاثة فرد .

أو جزءاً منه . كما يقال في الطبيعي :الصورة تفسد وتُدخلف بدلا.

الذاتية ــ وفى نسخة « الذاتية له » ــ ويسمى ــ وفى نسخة « ويسمى الشيء » ــ موضوع ذلك العلم ، مثل المقادير للهندسية .

( Y ) ولكل علم مبادئ \_ وفي نسخة « مباد » \_ ومسائل :

فالمبادئ ـ وفى نسخة « والمبادى » ـ هى الحدود والمقدمات التي مها تؤلف قياساته .

وهذه المقدمات:

إما واجبة القبول .

وإما مسلمة على سبيل حسن الظن بالمعلم ، تصدرفي العلم .

أو غرضاً ذاتيتًا له . كما يقال : الفرد إما أولى أو مركب .

و إنما ببحث فى العلم عن أحوال موضوع العلم ، أى عن أعراضه الذاتية التى مر ذكرها فى ( النبج الأول ) فهى محمولات جميع مسائل العلم التى يكون إثباتها المعوضوعات ، هو المطالب فيه .

قوله :

(٢) أقول : المبادئ هي الأشياء التي يبني العلم عليها ، وهي :

إما تصورات .

و إما تصد قات.

والتصورات : هي حدود أشياء يستعمل في ذلك العلم وهي :

إما موضوع العلم ، كقولنا فى الطبيعى : الجسم هو الجرهر القابل للأبعاد الثلاثة وإما جزء منه . كقولنا : الهيولى هو الجوهر الذي من شأنه القبول فقط

وإما جزئى تحته . كقالنا : الجديم البسيط هو الذى لايتألف من أجسام مختلفة الصور .

وإها عرضى ذاتى له ، كقولنا : الحركة كمال أول . لما بالقوة ، من حيث هو بالقوة وهذه الأشباء تنقسم .

إلى ما يكون التصديق بوجوده متقدماً على العلم . وهو الموضوع ، وما يلخل فيه

وإما \_ وفى نسخة « أو » \_ مسلمة فى الوقت إلى أن تتبين \_ وفى نسخة « تبين » \_ وفى نسخة « فى » \_ نفس المتعلم تشكك \_ وفى نسخة « تشكل » \_ فيها .

وأما الحدود ــ وفى نسخة « والحدود » ــ فمثل الحدود التي تورد لموضوع الصناعة وأجزائه وجزئياته إن كانت .

وحدود أعراضه الذاتية ، وهذه ــ وفى نسخة  $\alpha$  وهذا  $\alpha$  \_ أيضاً تصدر فى العلوم .

وقد تجمع ـ وفى نسخة « تجتمع » ـ المسلمات على سبيل حسن الظن بالمعلم ـ وفى نسخة بدون عبارة « بالمعلم » ـ

و إلى ما يكون التصديق بوجوده إنما يحصل فى العلم نفسه، وهو ما عداهما ، كالأعراض الذائية .

فحدود القسم الأول حدود بحسب الماهيات ، وحدود القسم الثانى إذا صورتها ـ وفى نسخة ، تصورتها ، ـ ما كانت حدوداً بحسب الأسهاء ، و يمكن أن تصير بعد التصديق بالوجود حدوداً بحسب الماهيات .

وأما التصديقات: فهي المقدمات الى مها تؤلف قياسات العلم، وتنقسم:

إلى بينة يجب قبولها . وتسمى القضايا المتعارفة . وهي المبادئ على الإطلاق .

والى غير بينة يجب تسليمها ليبنى عليها ، ومن شأتها أن يتبين فى علم آخر . وهى مبادئ بالقياس إلى العلم المبنى عليها . ومسائل بالقياس إلى العلم الآخر

وهذه

وإن كان تسليمها مع مسامحة ما . وعلى سبيل حسن الظن بالعلم . سميت أصولا موضوعة ،

وإن كانت مع استنكار وتشكيك سميت مصادرات .

وقد تكون المقدمة الواحدة أصلا موضوعاً عند شخص . ومصادرة عند آخر . وتسمى الحدود الواجب والواجب تسليمها معاً . أوضاعاً .

وهي قد توضع في افتتاح العلوم ، كما في الهندسة .

والحدود في اسم الوضع فتسمى أوضاعاً ، لكن المسلمات منها تختص باسم الأصل الموضوع . والمسلمات على الوجه الثاني تسمى «مصادرات» .

وإذا كان لعلم ما أصول موضوعة ، فلابد من تقديمها وتصدير العلم بها .

وأما الواجب قبولها ، فعن \_ وفى نسخة « فمن » \_ تعديدها استغناء . لكنها رئما خصصت بالصناعة ، وصدرت فى جملة المقدمات .

فكل ــ وفى نسخة « وكل » ــ أصل موضوع فى علم ؛ فإن البرهان عليه من علم آخر .

ولا بد من تقديمها على الجزء المحتاج إليها من العلم . إذا كانت محلوطة هي بالمسائل وتصدير العلم بها أولى .

ويمكن أن يفهم من ظاهر كلام ( الشبخ ) أن الحدود والأصول الموضوعة. هي التي يصدر بها ، دون المصادرات ؛ لأنه خصهما بذلك .

والحق أن حكم الثلاثة في التصدير واحد .

وأما الواجب قبولها . فعن تعديدها استغناء لظهورها . وهي تنقسم :

إلى عام يستعمل فى جميع العلوم . كقولنا : الشيء الواحد إما ثابتاً . أو منفيًّا . وإلى خاص ببعضها . كقولنا الأشياء المساوية لشيء واحد . متساوية . فإنه يستعمل فى الرياضيات ، لا غير .

والمورد من ذلك فى فواتح العلوم ، يجب أن يخصص بالعلم ، وإلا فالتصدير به قبيح والتخصيص قد يكرن بالجزءين جميعاً ، كما يقال فى الهندسة : المقدار إما مشارك وإما مباين . فخصص الموضوع الذى هو ( الشيء) بالمقدار ، والمحمول الذى هو المثبت والمنفى ، بر المشارك ) و ( المباين )

وبهذا التخصيص صارت القضية العامة . خاصة بالهندسة ، وصالحة لأن تقدم في مقدماتها .

وقد تختلط بمسائلها كما في الطبيعيات .

. . . . . . . .

وقد يكون بالموضوع وحده . كما يقال : المقادير المساوية لمقدار واحد متساوية ، فخصص الموضوع الذى هو الأشياء بالمقادير . ويصير الموضوع أيضاً متخصصاً بتخصصه ؛ فإن المتساوية المقدار ، غير المتساوية العدد ،

فهذه هي المبادي .

وأما المسائل : فهى الَّنى يشتمل العلم عليها وتبين فيه ــ وفى نسخة « فيها » ــ وهى مطالبه .

#### والفاضل الشارح قال:

( والتصديقات : إما واجبة القبول . وتسمى تلك مع الحدود أوضاعاً .

ومنها مسلمة : على سبيل حسن الظن بالمعلم ، وهي تصدر في العلم ، وهي التي تسمى مصادرات » .

ومنها هسلمة : فى الوقت إلى أن يبين فى موضع آخر، وفى نفس المتعلم فيه شك . ثم إن تلك القضايا :

إن كانت أعم من موضوع الصناعة . وجب تخصيصها به .

وإن كانت غير بينة بذاتها وجب بيانها في علم آخر )

أقول : في هذا الكلام خبط كثير ؛ فإن واجبة القبول لا تسمى (أوضاعاً )

والسلم على سبيل حسن الظن ، لا يسمى ( مصادرات )

وجميع هذه القضايا لاتخصص بالواجب قبولها ، لاغير <sup>(١)</sup> ، وذلك عند التصديق بها .

وأوا إن لم يصدر بها لا يكون عند البناء عايها أعم من موصوع الصناعة . فإن المبنى عليه يجب أن يكون مناسبًا للمبنى .

وليس هذا حكم الواجب قبولها ؛ فإنها لشدة وضوحها ، تستعمل فى كثير من المواضع على عمومها من غير تخصيص .

ولا أدرى كيف وقع هذا منه ، فلعل (٢)من الناسخين ، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) وفي نص آخر (قرولها ، ، وذلك عند التصديق . بها لا غير ) .

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل.

### الفصل الرابع إشارة

ف ــ وفى نسخة « إلى » ــ نقل البرهان ــ وفى نسخة « البراهين » ــ وتناسب العلوم .

(۱) اعلم أنه إذا كان موضوع علم ما ، أعم من موضوع علم آخر . إما على وجه التحقيق وهو أن يكون أحدهما ، وهو الأعم ، جنساً للآخر . وإما على \_ وفي نسخة بدون كلمة «على » \_ أن يكون الموضوع في أحدهما ، \_ وفي نسخة بزيادة «وهو الأعم » \_ قد أخذ مطلقاً ، وفي الآخر مقيداً بحالة خاصة .

والذي يكون على وجه التحقيق : هو الذي يكون العموم والحصوص ، بأمر ذاتى ، وهو أن يكون العام جنساً للخاص ، كالمقدار والجسم التعليمي ، اللذين :

<sup>(</sup>١) أقول : العلوم تتناسب وتتخالف بحسب موضوعاتها ، فلا يخلو :

إما أن يكون بين موضوعاتها عموم وخصوص .

أم لا يكون .

فإن كان ، فإما أن يكون على وجه التحقيق .

أو لا يكون .

أحدهما : موضوع الهندسة .

والثانى : موضوع المجسمات .

والعلم الحاص الذي يكون بهذه الصفة يكون تحت العام وجزءاً منه .

والذي ليس على وجه التحقيق : هو الذي يكون العموم والحصوص ، بأمر عرضى وينقسم : إلى ما يكون الموضوع فيهما شيئاً واحداً ، لكن وضع ذلك الشيء في العام مطلقاً ، وفي الخاص مقيداً بحالة خاصة ، كالأكر ، مطلقة ومقيدة بالمتحركة ، اللذين هما موضوعا علمين .

فإن العادة  $_{-}$  وفي نسخة بزيادة  $_{*}$  قد  $_{*}$   $_{-}$  جرت بأن يسمى الأخص موضوعاً تحت الأعم :

مثال الأول: علم المجسمات تحت الهندسة.

ومثال \_ وفى نسخة « مثال » \_ الثانى علم \_ وفى نسخة بدون كلمة « علم » \_ الأكر المتحركة \_ وفى نسخة « متحركة » \_ تحت علم الأكر \_ وفى نسخة « الكرات » \_ .

وقد يجتمع الوجهان فى واحد ، فيكون أولى باسم الموضوع ـ وفى نسخة « الوضع » ـ تحت مثل علم ـ وفى نسخة بدون كلمة « علم » ـ المناظر تحت علم الهندسة .

و إلى ما يكون الموضوع فيهما شيئين . ولكن موضوع العام عرض عام لموضوع الخاص كالوجود والمقدار اللذين .

أحدهما : موضوع الفلسفة .

والثانى : موضوع الهندسة .

والعلم الخاص الذي يكون على هذين الوجهين يكون تحت العلم العام ، ولكنه يكون جزءاً منه وقد يجتمع الوجهان : أي الذي بحسب التحقيق ، والذي ليس بحسبه ، في واحد ؛ فيكون الخاص بالوجهين أولى بأن يطلق عليه أنه موضوع تحت العام من الخاص ، بأحد الوجهين .

وهو مثل علم المناظر ؛ فإن موضوعه تمت موضوع علم الهندسة بالوجهين ؛ وذلك لأن موضوعه الخطوط المفروضة في سطح مخروط النور المتصل بالبصر ، فالخطوط المفروضة في سطح مخروط النور المتصل بالبحث علما، تحت الهندسة وجزءاً منه وهي مطلقة أعم منها مقيدة بالنور المتصل بالبصر فالعلم الباحث عنها مع هذا القيد يكون داخلا تحت الأول و يكون جزءاً منه .

فإذن علم المناظر داخل بالمعنى الثانى تحت 10 هو داخل بالمعنى الأول تحت المندسة ، فهو أولى بالدخول مما يكون دخوله بأحد المعنيين . ور بما كان موضوع علم ما ، مبايناً لموضوع علم آخر ، لكنه ينظر فيه من حيث أعراض خاصة لموضوع \_ ـ فلك العلم \_ وفى نسخة « بموضوع » ـ فلك العلم \_ وفى نسخة بدون كلمة « العلم » ـ فيكون أيضاً موضوعاً تحته ، مثل المرسيقي تحت علم الحساب .

وحينئذ يكون اسم الموضوع إنما يقع بالتشكيك على الذي بمعنيين ، وعلى الذي بمعنى واحد .

وأما إذا لم يكن بين الموضوعات عموم وخصوص :

فإما أن يكون الموضوع شيئاً واحداً .

أو يختلف بحسب قيدين مختلفين ، كأجرام العالم ؛ فإنها من حيث الشكل موضوعة للهيئة ومن حيث مطلق الطبيعة موضوعة للسهاء والعالم . من الطبيعي .

وكذنك قد يتفق اتحاد بعض المسائل فيها بالموضوع والمحمول ، واختلافها بالبراهين، كالقول بأن الأرض مستديرة ، وهي في وسط السهاء فيهما .

و إما أن لا يكون الموضوع شيئاً واحداً ، بل يكون شيئين مختلفين ؛ ولا يخلو : إما أن يكون بينها تشارك في البعض .

أو لاىكون.

فإن كان فهى مثل الطب والأخلاق؛ فإن موضوعهما اشتركا فى البحث عن القوى الإنسانية ، لكن عن وجهتين مختلفين ؛ ولذلك يقع فى بعض مسائلهما اتحاد فى الموضوع . وإن لم يكن بينهما تشارك :

فإما أن يكونا معاً تحت ثالث ، فيكون العلمان متساويين في الرتبة ، كالهندسة والحساب .

وإما أن لا يكون كذلك ، ولا يخاو :

إما أن يوضع أحدهما مقارناً لأعراض ذاتية تختص بالآخر .

أو لا يوضع .

فإن وضع فَيكون العلم الباحث عنه ، من حيث يبحث عن تلك الأعراض ، موضوعاً تحت العلم الباحث عن الآخر ، وذلك كالموسيقي والحساب ؛ فإن موضوع الموسيقي هو الإشارات والنبيات (٢) وأكثر الأصول الموضوعة فى العلم الحزئى الموضوع تحت غيره ، إنما تصح فى العلم الكلى الموضوع فوق ، على أنه كثيراً ما تصح \_ وفى نسخة « أكثر إما تصح » \_ مبادئ العلم الكلى الفوقانى ، فى العلم الحزئى السفلانى .

النغم من حيث يعرض لها التأليف.

والبحث عن النغم المطلقة يكون جزءاً من العلم الطبيعي . لكنه أيبحث في الموسيقي من حيث يعرض لها نسبة عادية مقتضية للتأليف.

وكان من حق تلك النسب إذا كانت مجردة أن يبحث عنها فى الحساب ؛ فلذلك صار هذا البحث تنت الحساب ، دون الطبيعي .

وأما إن لم يكن أحد الموضوعين مقارناً لأعراض الآخر . فالباحثان عنهما علمان منباينان مطلقاً ، كالطبيعي والحساب .

وقد حصل عن هذا البحث أن كون علم تحت آخر . إنما يكون على أربعة أوجه : أحدها : أن يكون الموضوع العالى جنساً لموضوع السافل .

وثانيها : أن يكون موضوعها واحداً ، لكنه وضع فى أحدهم! مطلقاً وفى الآخر مقيداً . وثالثها : أن يكون موضوع العالى عرضاً عامثًا لموضوع السافل .

ورابعها: أن يكون البحث عن موضوع السافل من حيث اقترن به أعراض موضوع العالى .

والشيخ ذكر من هذه الأربعة ثلاثة فى هذا الموضع . قوله :

(٢) أقول : العلم (السفلانى) يسمى « جزئيًّا » بالقياس إلى ( الغوةانى) .
 و (الفوةانى) كليًّا بالقياس إليه .

وأكثر المبادئ غير البينة للجزئى ، إنما تكون مسائل للعلم الكلى تبين فيه ، وذلك كقولنا : الجسم مؤلف من هيولى وصورة ، والعلل آربعة ؛ فإنهما من مبادئ الطبيعى ، ومن مسائل الفلسفة الأولى .

وقد يكون بالعكس من ذلك؛ فإن امتناع تأليف الجسم من أجزاء لا تتجزأ ، مسألة

(٣) وربما كان علم فوق ، تحت علم ــ وفى نسخة « وتحت آخر» بدلا من « تحت علم » ــ وياتهى إلى العلم الذى موضوعه الموجود من حيث » ــ هو حيث ــ وفى نسخة « لواحق » ــ الذاتية ، وهو العلم المذسمى بالناسنة - وفى نسخة « لواحق » ــ الذاتية ، وهو العلم المذسمى بالناسنة - وفى نسخة « بالسفه » ــ الأولى .

من الطبيعي . ومبدأ في الإلهي ، وإثبات الهيولي على أنها أصل . موضوع هناك .

ويشترط فى هذا الموضع أن لاتكون المسألة فى السفلانى مبنيًّا على ما يبنى عليه ـــ وفى نسخة « يتبين به » ــ فى الفوقائى . لئالا يصير البيان دوراً .

قوله :

(٣) أقول: العلم الذي يكرن فوق علم وتحت علم ، كالطبيعي الذي هو فوق الطب
 وتحت الفاسفة الأولى . والنسب بينهدا تختلف على الوجود المذكورة .

فالطب عند من يكون موضوعه بدن الإنسان من حيث يصح ويمرض يكون تحت علم الحيان من الطبيعي . بثلاثة أوجه، من الأربعة . هي ( الأول) و ( الناق) و ( الرابع ) وذلك لأن الإنسان نوع من الحيوان ، وقد أخذ في الطب مقيداً بقيد ، وإنما ينظر فيه من حيث يقمرن بعض الأعراض الذاتية للحيوان .

وعلم الحيران يكون تحت الطبيعي ، بالوجه الأول ؛ ولذلك يعد في أجزائه .

والطبيعي تحت الفلسفة الأولى ، بالوجه الذي لم يصرح به الشيخ .

وإذ لا شيء أعم من الموجود الذي هو موضوع الفلسفة الأولى ، فلا علم أعلى منها ؛ ويبحث فيها عن الأعراض الذاتية للموجود ، من حيث هو موجود ، وهي كالواحد والكثير والقديم والمحدث .

\$ n 4

وبقى ههنا بحث : وهو أن هذا الفصل مترجم فى الكتاب ب ( نقل البرهان ) ولم يذكر فيه ( نقل البرهان )

والفصل الذي قبله مترجم في بعض النسخ بـ (تناسب العلوم) وليس فيه ذكر تناسب العلوم أصلا . والفاضل الشارح: ترجمها على هذه الرواية ، ولم يذكر الوجه في ذلك . التعالى التعالى

فأقول : أصح الروايات ما أوردناه ، أعنى ترجمتها بما سر .

ولنقل البرهان: معنبان:

أحدها: أن يكون علم مبنيًا على أصل موضوع تبين فى علم آخر ، فيكون البرهان الذى يبين به ذلك الأسل ، متمولا من علمه إلى العلم الأول المبيى ، حتى يتم ذلك العلم به والثانى : أن تكون المسألة من علم ما ، والبرهان عليه إنما يكون لشىء من حقه أن يكون فى علم آخر ، وإنما نقل من ذلك العلم لبيان تاك المسألة ، كمسائل المناظر والموسيق ؛ فإن من حتى براهينهما أن يكون بعينها من علم الهناسة والحساب ؛ وذلك لأن المسائل لوجرت (أعن نور البصر ، وعن النغم ، لكانت بعينها مسائل من العلمين المذكورين ، وبذلك الاقتران لم تنغير أحوالها ؛ فلذلك نقلت البراهين من مواضعهما إليهما ، وهو السبب بعينه لكونه تحت الحساب ، دون الطبيعى .

واسم النقل بهذا المعنى الثانى ، أحق منه بالذى قبله ، إلا أن انشيال النمصل على المعنى الأول أكثر منه على الثانى .

 <sup>(</sup>١) لعلها ٥ جردت ٥.

## الفصل الحامس إشارة إلى برهان لم . و برهان إن

(١) إن الحد الأوسط إن كان هو السب\_ وفي نسخة « النسب »\_ فى نفس الأمر لوجود الحكم . وهو نسبة أجزاء النتيجة بعضها إلى بعض، كان الهرهان برهان لم ؛ لأنه يعطىالسبب في التصديق بالحكم ، ويعطى السبب في وجود الحكم \_ وفي نسخة « ويعطى اللمية في التصديق ووجود الحكم » \_ فهو مطلقاً معط للسبب \_ وفي نسخة « يعطى السبب » \_ .

(١) أقول : الحد الأوسط في البرهان لابد وأن يكون علة لحصول النصديق بالحكم الذي هو المطلوب في العقل، وإلا فلم يكن البرهان برهاناً على ذلك المطلوب ، هذا خلف نم إنه لابخلو:

إما أن يكون مع ذلك علة أيضاً لوجود ذلك الحكم في الحارج .

أولا كون .

فإن كان فالبرهان ــ وفي نسخة « فالمسمى ــ هو برهان لمٌّ ، وإلا فهو البرهان المسمى برهان إن . وهو لاخاو :

إما أن يكون الأوسط فيه معلولا لوجود الحكم في الحارج .

أو لا كون.

فالأول : يسمى دليلا .

والثاني : لا يخصص باسم .

والدليل يشارك برهان لم أ ، في الحدود .

ويتخالفان فى وضع الأوسط والأكبر .

وإن لم يكن كذلك ، بل كان سبباً .. وفى نسخة « شيئاً» ... لاتصديق فقط ، فأعطى اللمية فى الوجود .. وفى نسخة « فأعطى اللمية فى الوجود ... فقى المسمى برهان إن ، لأنه دل على إنية الحكم فى نفسه دون لميته فى نفسه .

أيان \_ وفى نسخة « وإن » \_ كان الأوسط فى برهان إن ، مع أنه ليس \_ وفى نسخة « برهان إن مع ليس » وفى أخرى « برهان إن مع أنه أنه » بدون كلمة « ليس » \_ بعلة لنسبة \_ وفى نسخة « نسبة » \_ حدى النتيجة ، هو معلول لنسبة حدى النتيجة \_ وفى نسخة بدون عبارة « هو معلول لنسبة حدى النتيجة \_ وفى نسخة بدون عبارة « هو معلول لنسبة حدى النتيجة » \_ لكنه أعرف عندما سمى دليلا .

وفى النتيجة .

وأحق البراهين باسم البرهان هو برهان لِمُ ۗ ؛ لأنه معط للسبب فى الوجود والعقل . والعلم اليقيني بما له سبب فى الحارج عن أجزاء القضية لايحصل إلا به كما ذكرناه ، فقدمناء أنمدم فى الوجود والعقل جميعاً من النتيجة .

وأما برهان إنَّ فلا يعطى السبب إلا فى العقل فقط ، والعلم اليقيني يحصل به ، إذا كان السبب فى الوجود معلواً ؛ إلا أنه يكون سبباً فى العقل ؛ لكونه غير نام فى سببيته ؛ ولذلك لايصلح أن يقع فى البرهان .

فالواقع فى البرهان يكون سبباً فى العقل فقط ، ويكون البرهان به برهان إنَّ ، ومقدمتا هذا البرهان أقدم فى العقل ؛ لأنهما أعرف عندنا ، وليستا بأقدم فى الطبع .

ولإنما عرف بـ ( لم ) و ( إن ) ؛ لأن اللمية هي العلية ، والأنية هي الثبوت . وبرهان ( لم ) يعطى علة الحكم على الإطلاق .

وبرهان ( إن ) لايعطى علته في الوجود ، ولكن يعملي ثبوته في العقل .

والشيخ أورد مثالين: أحدهما استثنائي.

الحديث استثناني .

والآخو : اقترانی حملی .

يمكن أن يتمثل بهما في برهان ( لم ) ، وفي الدليل باختلاف الوضع .

مثال ذلك قولك: إن كان كسوف قمرى ـ وفى نسخة بزيادة «موجودا » وفى أخرى بزيادة «موجود » ـ فالأرض متوسطة بين الشمس والقمر ، لكن الكسوف القمرى موجود ، فإذن الأرض ـ وفى نسخة «فالأرض » ـ متوسطة بين الشمس ، والقمر ، ـ وفى نسخة بدون عبارة «بين انشمس والقمر » ـ ـ

لكن الكسوف للقمر موجود ؛ فإذن الأرض متوسطة » ـ .

واعلم أن الاستثناء كالحد الأوسط وقد بين .. وفى نسخة « ثبت » وفى أخرى « يثبت » ... التوسط بالكسوف الذى هو معاول التوسط ، والذى ... وفى نسخة « الذى » بدون « الواو » ... هو برهان لم . أن يكون الأمر بالعكس . فيتبين ... وفى نسخة « فتبين » ... الكسوف ببيان توسط الأرض .

وأنت بمكنك أن تقيس \_ وفى نسخة « وأنت عليك أن تعين » \_ قياساً حمليًّا من القبيلين \_ وفى نسخة « القبيلتين » \_ بحدود مشتركة ، وليكن \_ وفى نسخة « فليكن » \_ الحد الأصغر محموماً ، والحدان الآخران قشعريرة غارزة ناخسة وحمى الغبّ ، والمعاول مهما القشعريرة .

أما الاستثنائي : وهو التمثيل بالخسوف ، وتوسط الأرض ، فظاهر مشهور .

وَأَمَا الْاقْتَرَافَى : فَفَيه نظر ؛ لأَن المراد من حمى الغب ، إِن كان هو الحرارة الغريبة الفاشية ــ وفى نسخة و الغاشية و ــ فى الأعضاء التى تفارق ، وتعود فى كل يوم مرة واحدة على ما هو المتعارف ، فليست هى علة القشعريرة ، بل هما معلولا علة واحادة ، وهى الصفراء المتعفنة خارج العروق .

وحينئذ يكون البرهان من الحدود الهذكورة فىالكتاب ، ضرباً من برهان ( إن ً ) غير الدليل .

وإن كان المراد من حسى الغب ، هي الصفراء المنعفنة خارج العروق ، على رجه

(٢) واعلم أنه لا سواء:

قولك: إن الأوسط عاة لوجود الأكبر مطلقاً ، أو معلوله مطلقاً .

وقولك : إنه علة أو معلول، اوجود الأكبر في الأصغر .

وهذا ثما يغفلون عنه ، بل يجب أن تعلم أنه كثيراً ما يكون الأوسط معلولا للأكبر ، لكنه علة لوجود الأكبر في الأصغر

تسميمة العلة بمعاولها الحاص، كان المثال محسيحاً ، وإن كان مخالفاً للمتعارف من العبارة . قوله :

(٢) أقول: وجود الأكبر ،طاقاً ، غير وجود الأكبر في الأصغر ، والحكم هو
 الثانى ، وعلة الأول غير علة الثانى .

والأوسط علة في برهان (لم) ومعاول في الدليل الثاني . دون الأول .

وأهل الظاهر من المنطقيين قد غفلوا عن هذا الفرق ، فالشيخ أوضح الحال فيه . وتما يزيده بياناً أن الأوسط يمكن أن يكون مع كونه عله لوجود الأكبر في الأصغر معلولا للأكبر . كما أن حركة النار علم لوصولها إلى هذه الخشبة . مع أنها معلولة النار ، ويكون هذا الرهان برهان (لم) .

ومنه قولنا : العالم مؤلَّف ، ولكل مؤلَّف ، وَلَكُلُ مُؤلِّف ، وَلَكُلُ

وأما فى الدليل، فلا يمكن أن يكون الأوسط مع كونه معلولا لوجود الأكبر فى الأصغر، على وجوده علم وجوده الأكبر فى الأصغر على وجوده مطلقاً، وهو محال.

واعلم أن علة وجود الأكبر إنما يكون علة لوجوده فى الأصغر فى موضعين :

أحدُهما : أن لا يكون للأكبر وجود إلا فى الأصغر . كالحسوف الذى لايوجد إلا فى القسر ، فعلته علة وجوده فى القسر .

والثانى : أن يكون علة الأكبر علته أيها وجدت ، كالصفراء المتعفنة خارج العروق التي هي علة الحمي الغب أيها وجدت ، فهي علة لوجيدها في بدن زيد .

وأما في غير هذين الموضعين . فعلتاهما متغايرتان .

قوله :

## النصل السادس إشارة إلى المطالب

(۱) من أمهات المطالب مطلب (هل الشيء موجود مطلقاً) أو (موجود بحال كذا) والطالب به ــ وفي نسخة بحذف عبارة « به » ــ يطلب أحد طرفي ــ وفي نسخة « أحد الطرفي ــ » النقيض .

(٢) ومنها مطلب \_ وفى نسخة بدون كلمة « مطلب » \_ ( ما هو

(1) أقول: المطالب العلمية تنقسم.

إلى أصول .

وإلى فروع .

والأصول هي الكملية التي لابد منها ، ولايقوم غيرها مقامها ويسمى بالأمهات . والفروع هي الجزئية التي عنها بد في بعض المواضع ويمكن أن يقوم غيرها مقامها .

والأمهات قد قيل : إنها ثلاثة ، هي بالقوة سنة ، وهي مطلب (هل) و ( ما) و(لم) لأن كل واحد يشتمل على مطلبين .

وقد قبل: إنها أربعة ، وأضيف إليها مطلب (أي).

فصار آثنان للتصور ، وهما ( ما ) و ( أى) .

واثنان للتصديق ، وهما ( هل) و ( لم) .

فطلب ( هل) يشتمل على .

بسيط يكون الموجود محسولا . كقولنا : هل زيد موجود ؟

وعلى مركب . يكون الموجود فيه رابطة ، كقولنا : زيد هل هو موجود فى الدار ؟ قوله :

(٢) أقول : ذات الشيء حقيقته ، ولا يطلق على غير الموجود .

الإشارات والتنبيبات

الشيء ؟) وقد يطلب به ماهية ذات الشيء . وفد يطلب به ـ وفى نسخة بدون عبارة « به » ـ ماهية مفهوم الاسم المستعمل .

(٣) ولابد من تقديم \_ وفى نسخة « تقليم » \_ مطلب ما الشيء ، على مطلب هل الشيء ، إذا لم يكن ما يدل عليه الاسم المستعمل حدًا المطلوب \_ وفى نسخة « للمطلب » وفى أخرى « للطلب » \_ مفهوماً ، وكيف \_ وفى نسخة « وما كيف » \_ كان ؛ فإن المطلوب فيه \_ وفى نسخة بدون عبارة « فيه » \_ شرح الاسم \_ وفى نسخة بزيادة « إذا لم يكن ما يدل عليه الاسم المستعمل جزءاً للمطلوب مفهوها » \_

والمراد أن الطالب بـ ( ما ) الأول ، هو السائل عن ( ما هو ) ويجاب بأصناف المقول في ( جواب ما هو ؟ ) كما مر ذكرها .

وقد تقع الحدود الحقيقية في جوابه ، وربما تقام الرسوم مقامها ، على وجه التوسع ، أو عند الاضطرار .

والطالب ب( ما) الثانى ، هو السائل عن ماهية مفهوم الاسم، كقولنا : ما الخلاء ؟ وإنما لم يقل ( عن مفهوم الاسم) لأن السؤال بذلك يصير لغويتًا . بل هو السائل عن تفصيل ما دل عليه الاسم ، إجمالا .

فإن أجيب بجميع ما دخل في ذلك المفهوم بالذات ، ودل الاسم عليها بالمطابقة والتضمن ، كان الحواب حدًّا بحسب الاسم .

وإن أجيب بما يشتمل على شيء خارج عن المفهوم دال عليه بالالتزام ، على سبيل التجوز ، كان رسما بحسب الاسم .

قوله :

(٣) أقول: المراد أن مطلب (ما) الذى يطاب شرح الاسم بجب أن يتقدم مطلبي (هل). ويعنى بقوله (إذا لم يكن ما يدل عليه الاسم المستعمل حدًّا) تفسير هذا المطلب لمتيزه عن قسميه؛ فإن المتقدم على مطلبي (هل) هو الذى يطلب به شرح الاسم الذى لا يفهم مدلوله إلا بحد دون الآخر.

وتقدير الكلام : إذا لم يكن مدلول الاسم المستعمل في المطلب المحتاج في بيانه إلى

حد ، مفهوماً ، والذى لا يكون مدلولا له حدًّا مفهوماً للمطلب ، يعنى المسئول عنه . و إنما قال ذلك ؛ لأن مدلول الاسم إذا كان حدًّا ، والحدود إنما تكون بحسب الذوات المحصلة ، كان للمحدود ذات محصلة .

وإذا كان المدلول مع كونه حداً هو مفهوماً ، كان تحصيل تلك الذوات ، أعنى ويجودها أيضاً معلوماً ، فلا يكون للسؤال بر هل ) البسيطة حينتذ فائدة . وحينتذ لايكون السؤال بما قبل (هل) لوكان حداً مفهوماً للمسئول عنه ، لما كان للمسئول بما في هذا المؤسم فائدة .

وإنما قال (حداً مفهوماً) لأن مدلول الاسم المحتاج فى بيانه إلى حد مفهوماً (١) ، والذى لا يكون مدلوله إلى (١) ، ربما لا يكون له وجود فى نفسه ، فيكون مدلول الاسم ، هو الجامع الأشياء التى وضع الاسم بإزائها فيكون حداً بوجه ، إلاأنه لا يكون مفهوماً ، ما لم يدل عليها بالتفصيل ، ويكون السؤال ب (ما هو ) باقياً إلى أن يفصل . وحينتذ يكون القول المفصل حداً مفهوماً له .

قوله : (وكيف كان فإن المطلوب فيه شرح الاسم) إثبات إجمالي لما تقدم ، أى وكيف كان الحال ؛ فإن المتقدم على مطابي (هل) هو (ما) الطالب لشرح الاسم .

وأما بالرواية الأخرى فيكون معناه هكذا : إذا لم يكن مدلول الاسم الذى استعمل على أنه جزء للمطلب مفهوماً ، وذلك لأن المطلب هو مجموع اللفظين ، وأحدهما جزء للمجموع ، فيكون قولنا ( جزءا للمطلب) فى غير هذه الرواية أيضاً ، على التمبيز عن المستعمل.

وقولنا ( مفهوماً نصب لأنه خبر ( لم يكن) .

وأنا أظن هذه الرواية تصحيف للأولى ، وكلاهما تصحيفان ، والأصل كان كذا: ( إذا لم يكن الاسم المستعمل حد المطلب ــ وفى نسخة وحدًّا المطلوب. مفهومًا )، فإنه مطابق لمراده ، مستغن عن التمحلات التي أوردناها ، وذلك واضح

قوله :

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

- ( ٤ ) وإذا \_ وفى نسخة « فإذا » \_ صح للشىء وجود صار ذلك بعينه حدًّا لذاته . أو رسماً إن كان فيه تجوز \_ وفى نسخة « يجوز » \_ ( ٥ ) ومها مطلب : أى شىء هذا \_ وفى بعض السخ بدون كلمة « هذا » \_ وفى نسخة بزياد «ة الشيء . وأى الشيء مما يعد فى أصول المطالب أيضا » \_
  - ويطلب به تمييز الشيء عما عداه .
- (٦) ومنها مطلب (لم الشيء) وكأنه يسأل عما هو الحد الأوسط، إذا كان الغرض حصول التصديق بجواب (هل) فقط، أو يسأل عن ماهية السبب، إذا كان الغرض ليس هو وفي نسخة بزيادة «حصول» التصديق بذلك فقط وكيف كان، بل يطلب وفي نسخة «طلب» سببه في نفس الأمر.

(٥) وفى بعض النسخ ( ومنها مطلب أى شىء وهو أيضاً تما يعد فىأصول المطالب ويطلب به تمييز الشيء عما عداه)

أقول : يجاب عن أى شىء بما يميز تمييزاً ذاتيًّا ، وقد يجاب بما يميز تمييزاً عرضيًّا والمراد هو الأول .

وقد لابعد هذا المطلب فى الأصول ؛ لأن مطلب (ما) يغنى عنه ؛ إذ جوابه يشتمل على جميع الذاتيات ، مميزة كانت أو غير مميزة . وقد يعد فيها ؛ لأنه بعد الجواب عما هو فى حال الشركة يتعين لطلب تمييز كل واحد من مختلفات الحقائق بالفصول ، ولا يقوم غيره حينئذ مقامه .

(٦) أقول مطلب (لم) يطلب العلة :

إما فى التصديق فقط كما يقال ( لِم ) مبدأ لكل واحد .

وإما في الوجود كما يقال : لم يجذَّب المغناطيس الحديد .

<sup>(\$)</sup> معناه ظاهر ، ومثاله : أنا إذا قلنا فى جواب من يقول : « ما المثلث المتساوى الأضلاع ؟ » : إنه شكل يحيط به ثلاثة خطوط متساوية ، كان حدًّا بحسب الاسم ، ثم إذا يسنا أنه «والشكل الأول » من كتاب» إقيلدس » صار قولنا الأول بعينه حدًّ ابحسب الذات .

ولا شك فى أن هذا المطلب بعد (هل) فى المرتبة ، بالقوة ، أو بالفعل .

(٧) ومن المطالب أيضاً (كيف الشيء؟) و (أين الشيء؟!) و ( متى الشيء ؟) وهي مطالب جزئية ليست من الأمهات ، بل تنزل عن ــ وفي نسخة بدون كلمة « عن » ــ أن تعد فها .

ويستغنى عنها كثيراً بمطلب \_ وفى نسخة « لمطلب » \_ (هل) المركب ، إذا فطن لذلك الأين والكيف، والمنى \_ وفى نسخة « والمعنى » \_ ولم تعلم نسبته إلى الموضوع المطلوب حاله \_ وفى نسخة بدون كلمة «حاله » .

مطلباً للتصور .

ومطلباً للتصديق .

ويطوى الباقية فيهما .

وعلى هذا التقدير يمكن أن يطوى (لم) فى مطاب (ما) حتى تكون الأمهات هى مطلبا (هل) و (١٠) فقط .

وإيثار الشيخ إلى ذلك بقوله ( فكأنه يسأل عما هو الحد الأوسط . أو عن ماهية السبب) .

ومطلب (لم) تابع لمطلب ( هل ) في المرتبة ــ وفي نسخة " بالمرتبة " ــ :

إما بالفعل فكما يقال: هل القمر منخسف ؟ فإن قيل: نعم . قيل ( لم ؟ ) .

وإما بالقوة فكما يقال : لِمَ ينخسف القمر ؛ فإنه يتضمن الحكم بانخسافه بالقوة : وتطلب العلة فيه .

قوله :

(٧) لم يذكر الشيخ مطابي (كم) و (من) وهما أيضاً من الجزئيات المشهورة ،
 فهي جزئية ، لأنها تطلب علوماً جزئية بالقياس إلى المطالب المذكورة ، ولا تعم فائدتها ،

( A ) فإن لم يفطن لذلك ، لم يقم ذلك المطلب مقام هذا ، فكان \_ وفي نسخة « وكان » \_ مطلبا خارجا عما عد .

فإن ما لاكيفية له مثلا ، لايسأل عنه ، (كيف) وكذلك تنزل عن أن يعد فى الأصول ، ويستغنى عنها بمطلب (هل) المركب ، إذا كان المسئول عنه معلوماً بماهية ومجهولابانتسابه إلى الموضوع ، فيقال : هل زيد أسود ؟ هل هوفى الدار ؟ هل هوالآن ؟ .

(A) أقول: فيه نظر ؟ لأن مطلب (أى) إذا عد فى الأصول يقوم مقامها ،
 فيقال: أى كيفية له ؟ فى أى مكان هو ؟ فى أى وقت هو ؟

# النهج العاشر في القياسات المغالطية (١١ الفصل الأول

(١) إن الغلط قد \_ وفي نسخة بدون كلمة « قد » \_ يقع إما لسبب في القياس ــ وفي نسخة « إما لسبب القياس » ــ وهو أن يُكون المدعى قياساً ، ليس بقياس في صورته ، وهو أن لا تكون على سبيل ــ وفي نسخة « على سبيل صورة » \_ شكل منتج ، أو يكون قياساً في صورته ، ولكنه ــ وفى نسخة « لكنه » ــ ينتج غير المطلوب ؛ إذ قد وضع ــ وفى

<sup>(</sup> ١ ) أقول : الغلط يقع لسبب يرجع :

إما إلى التأليف القياسي .

وإما إلى أجزائه التي هي المقدمات ، ثم الحدود .

والشيخ بدأ بالقسم الأول ، فقال : ( إن الغلط قد يقع إما لسبب في القياس) وأخر القسم الثانى إلى أن يتم الكلام في القسم الأول.

م الذي يرجع إلى التأليف ، فيكون لسبب يرجع :

إما إلى صورته - وفي نسخة ﴿ إما إلى صورة القياس ، -

و إما إلى مادته.

وبدأ بالقسم الأول فقال : ﴿ وَهُو أَنْ يَكُونَ المَدَّعَى قَيَاسًا ، ليس بقياس في صورته ﴾ . ثم الذي يرجع إلى الصورة ، يكون .

إما بحسب نسبة بعض المقدمات إلى بعض.

أو بحسب نستما إلى النتيجة .

<sup>(</sup>١) في نسخة و الغالطة ي

نسخة «أو قد وضع» وفى أخرى « وقد وضع»  $_-$  فيه ما ليس بعلة علة ، أو  $_-$  وفى نسخة  $_+$  وإنما  $_+$  لا يكون قياسا بحسب مادته ، أى أنه بحيث إذا اعتبر الواجب فى مادته ، اختل أمر صورته ، وإذا سلم ما فيه على النحو الذى قيل ، كان قياسا ، ولكنه غير واجب تسليمه .

فإذا روعى فيه تشابه أحوال الأوسط فى المقلمتين . وأحوال الطرفين فيهما مع النتيجة ، لم يجب تسليمه ، فلم يكن قياساً واجب القبول ، وإن كان قياساً فى صورته .

وقد علمت \_ فى نسخة « عرفت» \_ الفرق بينهما ، ووضع ما ليس بعلة علة ، من هذا القبيل ، والمصادرة على المطلوب الأول ، من هذا القبيل .

والذي يكون بحسب نسبة بعض المقدمات إلى بعض فهو أن لايكون على شكل وضرب منتج . وقد أشار إليه بقوله ( وهو أن لايكون على سبيل شكل منتج) .

والذي يكون بحسب نسبة المقدمات إلى النتيجة ؛ فلا يخلو :

إما أن يكون السبب هو أن المقدمات لم يازم مها قول غيرها .

أو لزم ، ولكن اللازم ليس هو المطلوب .

والأول : هو المصادرة على المطلوب ، ولم يذكره الشيخ ههنا ؛ لأنه يحتاج إلى شرح فأخره ، إلى أن يفرغ من القسمة ، ويشتغل بشرحه .

والثانى: هو وضع ما ليس بعلة علة ؛ لأن وضع القياس الذى لاينتج المطلوب الإنتاجه هو وضع ما ليس بعلة للمطلوب ، مكان علته ، وإليه أشار بقوله ( أو يكون قياساً فى صورته ، لكنه ينتج غير المطلوب ؛ إذ قد وضع فيه ما ليس بعلة علة ) .

وأما الذى يرجع إلى مادة القياس ، مشتملا على مقدمات لو وضعت بحيث تكون مسلمة على هيئة قياس ، خرجت على أن تكون مسلمة ، وإليه أشار بقوله : ﴿ أَو لايكون قياساً بحسب مادته . . . . إلى قوله : وإن كان قياساً فى صورته ﴾ . وذلك إذا كان حدان من حدود القياس هما اسمان لمعنى واحد ، فالواجب \_ وفى نسخة « والواجب » \_ أن تكون محتلفة المعنى \_ وفى نسخة « من » \_ القياس صورته ، ثم ما أشرنا إليه من أحوال مادته . لم يقع خطأ من قبل الجهل

ومثاله أن يقال :

كل إنسان ناطق ، من سحيث هو ناطق .

ولا شيء من الناطق . من حيث هو الناطق . بحيوان .

وذلك لأن القياس إنما ينعقد بحسب الصورة من هذه الحدود :

إما مع إثبات القيد الذي هو قولنا : من حيث هو ناطق . في المقدمتين جميعاً ، أو مع حذفه منهما جميعاً .

لكن إثباته فيهما يقتضي كذب الصغرى .

وحذفه مهما يقتضي كذب الكبري .

وإن حذف عن الصغرى ، وأثبت في الكبرى، ليكونا صادقين اختلفت صورة القياس، فلم يكن الأوسط مشتركاً .

فالقياس المنعقد منهما بحسب الصورة ، لايكون قياساً واجب القبول بحسب المادة ، ولهذا كان السبب في هذا القسم من جهة المادة ، قوله :

( وقد عرفت الفرق بينهما ) أى بين هذبن القياسين المذكورين ،

قوله ( ووضع ما ليس بعلة من هذا القبيل ، والمصادرة على المطلوب من هذا القبيل ) أي مما يقم الغلط فيه من جهة التأليف . لا من جهة المادة .

ثم أخذ فى بيان المصادرة على المطلوب الأول بقوله ( وذلك إذا كان الحدان من حدود القياس . . . . إلى قوله : فالواجب أن يكون مختلني المعانى ) .

فالمصادرة على المطلوب إنما تشتمل على حدين مترادفين كما مر . ويلزم منه أن تكون :

إحدى المقدمتين : خالبة عن الوضع والحمل ، وهي التي يتحد حداها .

والثانية : هي النتيجة بعينها : فيكون التأليف عن مقدمة واحدة بالحقيقة ، ويكون

بالتأليف ، \_ وفى نسخة « التكليف » \_ ومن وضع ما ليس بعلة علة ، ومن المصادرة على المطلوب الأول .

أحد حدى النتيجة هو الأوسط.

مثاله : كل إنسان بشر .

وكل بشر ناطق .

فكل إنسان ناطق.

وما يقع في قياس واحد هكذا ، يكون ظاهراً غير ملتبس.

والحنى منها هو الذى يقع فى أقيسة مركبة تقتضى تباعد النتيجة والمقدمة المتحدة بها. والفاضل الشاوح: ذهب إلى أن وضع ما ليس بعلة علة ، والمصادرة على المطلوب الأول ، من الأغلاط التي تتعلق بالمادة.

وليس كذلك ؛ فإن الحلل فيهما ليس لأنهما يشتملان على حكم غير مسلم ، بل لأن القياس المشتمل عليها يتألف مع النتيجة .

إما من حدود أكثر مما يجب ، وهو وضع ما ليس بعلة علة .

أو من حدود أقل مما يجب ، وهو المصادرة على المطلوب .

فإن الحلل فيهما راجع إلى الصورة ، دون المادة ؛ ولذلك جعلامن مباحث كتاب ( القياس ) .

فهذه هي أسباب الأغلاط المتعلقة بالتأليف القياسي ، وقد ظهر أنها أربعة : اثنان منها متعلقان بنفس القياس ، وهما اختلال الصورة والمادة ، ويشتركان في أن الخلل فيهما سوء التأليف .

واثنان متعلقان بحال القياس والنتيجة معاً ، وهما وضع ما ليس بعلة علة ،والمصادرة على المطلوب .

فإذن جميع ما يتعلق بالتأليف القياسى ثلاثة أشياء ، وإلى ذلك أشار الشيخ بقوله: ( فإذا روعى صورته، ثم ما أشرنا إليه من أحوال مادته ، لم يقع خطأ من قبل الجهل بالتأليف ، ومن وضع ما ليس بعلة علة ومن المصادرة على المطلوب الأولى).

قوله :

(٢) هذا . وأما إن كان \_ وفى نسخة  $\alpha$  وإما أن لا يكون  $\alpha$  \_ الغلط فى كون القياس قياساً واجب القبول لكن بسبب \_ وفى نسخة  $\alpha$  القول ولكن لسبب  $\alpha$  \_ فى المقدمات مقدمة مقدمة \_ وفى نسخة  $\alpha$  مقدمة  $\alpha$  بدون تكرار \_ فإنه قد \_ وفى نسخة بدون كلمة  $\alpha$  قد  $\alpha$  \_ يقع للغلط بسبب اشتراك فى مفهوم الألفاظ على بساطتها ، أو على تركيبها ، على ما قد علمت .

ومن جملتها مثل ما قد \_ وفى نسخة بدون كلمة « قد » \_ يقع بسبب الانتقال من لفظ الحميع ، إلى لفظ كل واحد ، وبالعكس فيجعل ما يكون لكل واحد ، كائنا للكل ، وما يكون وفى نسخة « وما يجعل» \_ للكل كائناً لكل واحد .

<sup>(</sup> ٢ ) أقول لما فرغ عن بيان القسم الأول ، وهو أن يكون سبب الغلط راجعاً إلى التأليف ، ختمه بقوله : ( هذا ) أى هذا قسم .

وبدأ بالقسم|لتانى بقوله ( وإما أن لا يكون الغلط ) فلفظة ( أما ) هذه أخت التى فى أول الفصل فى قوله ( الغلط قد يقع إما لسبب فى القياس ) .

وهذا القسم هو أن يكون الغلط لسبب فى المقدمات أفراداً ، أو فى أجزائها التى هى الحدود ، وينقسم :

إلى ما يكون السبب لفظيًّا .

وإلى ما يكون معنو ديًا .

وبدأ بالقسم الأول ، وهو ــ على ما ذكرناهــ ينحصر فى ستة أقسام ؛ لأن الغلط : إما أن يكون لاشتراك في جوهر اللفظ المفرد .

أو في هيئة في نفسه .

أو في هيئته اللاحقة به من خارج .

أو فى التركيب المتحمل لمعنيين .

أو فى وجود التركيب وعدمه ، فيظن أن المركب غير المركب ، أو غير المركب مركباً . فأشار إلى القسم الأول والرابع ، وهو الاشتراك في اللفظ المفرد والمركب . بقوله :

ولا شك فى أن بين الكل ، وبين كل واحد من الأجزاء فرقاً ، وريم كان الانتقال على سبيل تفريق اللفظ بأن يكون إذا اجتمع صادقاً ، فيظُن أنه إذا \_ وفى نسخة « أنه كيف » \_ فرق كان صادقاً ، مثل من \_ وفى نسخة « ما » \_ يظن أنه \_ وفى نسخة يظن « من أن » \_ إذا صح أن نقول :

كان امرؤ القيس شاعراً مفرداً ــ وفي نسخة بدون كلمة « مفرداً » ــ

#### صع .

( فإنه يقع الغلط بسبب اشتراك في مفهوم الألفاظ على بساطتها وعلى تركيبها ، على ما علمت ) أي في ( اللهج السادس ) .

وأورد لذلك مثالاً ، وهو :

انتقال الذهن من أحد معنيي لفظ (كل) حالتي الإطلاق على الجميع ، وكل واحد ، إلى الآخر ، وهو قوله : ( ومن جملها ما يقع بسبب الانتقال . . . إلى قوله : ولا شك في أن بين الكل ، وبين كل واحد من الأجزاء فوقاً) .

وهذا المثال هو الاشتراك في اللفظ المفرد ، وإنما خصه بالإيراد ؛ لأنه موضع يلتبس على بعض أهل النظر ، وسنحتاج إليه في ( النمط الحامس) .

والفرق : أن الكل يشمل الآحاد معاً ، وكل واحد بأخذ الواحد

و رق ۔ ۔ ن علی سبیل البدل ، بشرطین : فالواحد ، علی سبیل البدل ، بشرطین :

أحدهما: أن يكون مع المأخوذ غيره .

والثانى: أن لا يبقى واحد غير مأخوذ .

وأشار بقوله : ( و ربما كان الانتقال على سبيل تفريق اللفظ ، بأن يكون إذا اجتمع صادقاً ، فيظن أنه إذا فرق \_ وفى بعض النسخ « كيف فرق » \_ كان صادقاً . . . إلى قوله وإنها : فرد ) .

إلى القسم الحامس .

وأورد مثالين :

أحدهما : أنا إذا قلنا : إن امرأ القيس كان شاعراً ، وصح ، فيظن أنه يصح قولنا:

إن امرأ القيس كان مفرداً ، وإن امرأ القيس الميت شاعر مفرد . فيحكم بأن الميت شاعر .

وأيضا أنه إذا صح أن الحمسة زوج وفرد ، اجتماعاً \_ وفي نسخة بدون كلمة « اجمّاعاً » ــ صح ــ وفى نسخة « يصح » ــ أنها زوج ، وأمها فرد

امرؤ القيس كان، وقولنا: امرؤ القيس شاعر.

وذلك لأن المحمول في الأول ، هو قولنا: كان شاعراً على سبيل الاجماع ، فيظن أنه يصح حمل كل واحد من لفظة (كان) و(شاعرًا) عليه ، على سبيل الانفراد .

وإنما يصح الأول ؛ لأن لفظة (كان) فيها ، ناقصة ، وهي جزء المحمول ، والمجموع قضية دالة على كونه في الزمان الماضيي شاعراً .

ولا يصح الثاني . لأن إفراد لفظة (كان) يدل على أنها أخذت تامة ، وهي المحمول نفسه ، فكأنَّه يقول : حصل امرؤ القيس .

ولا يصح الثالث ، لأن حذف لفظة (كان ) يدل عليها على أنها أخذت رابطة، لادلالة لها إلا على الارتباط المحض، والمحمول هو الشاعر.

وحينئذ الفرق بين قولنا : كان شاعراً ، وبين قولنا : هو شاعر . على هذا التقدير . ويلزم منه حمل الشاعر على امرئ القيس ، الذي ليس بموجود الآن ؛ لأن الميت لا يوجد أصلا ، فضلا عن أن يوجد شاعراً .

والمثال الثانى ؛ أنا إذا قلنا : الحمسة زوج،وفرد ، وصح، فيظن أنه يصح قولنا: الحمسة زوج. الحمسة فرد .

على قياس أنا إذا قلنا : العسل حلو ، وأصفر ، وصح ، فيصح قولنا :

العسار حلور العسار أصفر

وأشار بقوله ( وربما كان الانتقال على، العكس من هذا القسم الثالث) ويمثل بأن يظن أنه إذا قلنا : إن امرأ القيس شاعر جيد ، وصح – على تقدير كونهما وصفين متباينين ــ صح أيضاً على تقدير كونهما معاً وصفاً واحداً .

ثم قال ( وهذا أيضاً لايناسب ما يكون الغلط فيه بسبب المعنى من وجه ) وذلك الوجه

وربما كان الانتقال على العكس من هذا ، وهو أنه إذا صح أن أمرأ القيس شاعر ، وأنه جيد .

يصح على الإطلاق وكيف شئت ، أنه شاعر جيد ، أى فى الشاعرية .

وهذا أيضاً يناسب ما يكون الغلط فيه بسبب المعنى من وجه ، ولكنه \_ وفى نسخة « من اللفظ» ولكنه \_ وفى نسخة « من اللفظ» بدلا من « من القول » \_ فهذه مغالطات مناسبة للفظ .

(٣) وقد يقع الغلط بسبب المعنى الصرف ، مثل ما يقع بسبب المعام العكس .

وبسبب أخذ ما بالعرض ، مكان ما بالذات .

هو إغفال توابع الحمل الذى يجيء ذكره في الأغلاط المعنوية ؛ فإن ( الجيد المطلق) إذا حمل بدل ( الجيد في الشاعرية ) وقد أغفل ما يتبع المحمول، وكان كحمل ( الموجود المطلق ) بدل (الموجود بالقوة ) في المثال المذكور ، لكنه يكون ههنا بشركة اللفظ ؛ وذلك لأن الغلط إنما حدث من قولنا : هو شاعر جيد . وليس من شرط توابع الحمل أن يحدث من تركيب لفظي مقدمة .

قوله : (وهذه مغالطات مناسبة للفظ) إشارة إلى الأقسام المذكورة إلا أنه لم يذكر منالستة إلا أربعة ، وسنشير إلى (الثانى) و (الثالث) الباقيين مها .

قوله :

 (٣) أقول : يريد به القسم الثانى من الأغلاط المتعلقة بأفراد المقدمات ، وهو الذى يكون السبب معنويتًا .

فقوله ( وقد يقع الغلط بسبب المعنى ) عطف على قوله ( فإنه يقع الغلط بسبب اشتراك في مفهوم الألفاظ ) .

واعلم أن الأغلاط المعنوية لايتصور أن تقع فى الحدود ، التى هى المفردات ــ كما مر فى صدر الكتاب ــ فإذن هى إنما تقع فى التأليف .

والتأليف يكون :

وبأخذ اللاحق للشيء \_ وفي نسخة « لاحق الشيء » \_ مكان الشيء .

وبأخذ ما بالقوة مكان ما بالفعل .

وبإغفال ـ وفي نسخة « وبسبب إغفال » ـ توابع الحمل المذكور

إما في القضايا أنفسها .

أو يكون بين القضايا . أ

والذي بين القضايا فهو:

إما قياسي .

وإما غير قياسي .

والواقعة في التأليف القياسي ، قد مر ذكرها .

أما التي تقع فى القضايا أنفسها ، وهى المتعلقة بالمقدمات، فهىالتي يريد أن يذكر ههنا ، وهي ثلاثة لاغير ؛ لأن التأليف يقع :

إما بين جزأين يستحق أحدهما لأن يمكم عليه ، والآخر لأن يمكم به .

وإما بين جزأين لايستحقان لذلك .

والغلط فى الأول لا يتصور إلا أن يكون الترتيب غير صحيح ؛ بأن جعل المحكوم عليه محكوماً به ، والمحكوم به محكوماً عليه ، والسبب فى ذلك إبهام العكس .

وأما الثاني فلا يخلو :

إما أن يكون المأخوذ فيها بدل ما يستحق لأن يكون جزءاً من القضية ، شيئاً من معروضاته أو عوارضه .

أو لا يكون كذلك ، بل شيئاً مشابها له .

أو على وجه آخر غير الوجه الذي يجب .

والأول: هو أخذ ما بالعرض ، مكان ما بالذات ؛ وذلك لأن الحكم يتعلق بالذات بما يستحق لأن يكون جزءاً من القضية ، وبالعرض لمعروضاته وعوارضه .

والثانى: هو سوء اعتبار الحمل ؛ فإن الحمل لايكون فيها كما ينبغي مطلقاً .

وقد بقى من أسباب الغلط قسم واحد ، وهو الواقع بين قضايا لا يتألف منها قياس،

\_وفى نسخة « الحبمل المذكورة » \_

وقد عرفت ذلك .

(٤) فنجد أصناف \_ وفى نسخة «أسباب » \_ المغالطات منحصرة فى اشتراك اللفظ مفرداً ، أو مركباً ، فى جوهره ، أو \_ وفى نسخة «و» \_ فى هيئته وتصريفه . وفى تفصيل المركب ، وتركيب المفصل ، ومن جهة المعنى فى إيهام العكس . وأخذ ما بالعرض مكان ما بالذات ، وأخذ اللاحق للشيء » \_ وإغفال توابع اللاحق للشيء » \_ وإغفال توابع الحمل . ووضع ما ليس بعلة علة ، والمصادرة على المطلوب الأول ، وتحريف القياس وهو الحهل بقياسيته .

وهو المسمى ( جمع المسائل في مسألة واحدة) ولم يذكره الشيخ ، لأنه غير متعلق بالقياس .

ونعود إلى الشرح فنقول:

قد ذكر الشيخ في الغلط المعنوي الصرف ، خسة أشياء :

إيهام العكس . وأخذ ما بالعرض مكان ما بالذات ، وهما القسمان المذكوران من الثلاثة .

والثالث: أخذ اللاحق للشيء مكانه، وهو من باب أخذ ما بالعرض مكان ما بالذات - كما مر في ( الهج السادس) .

والرابع : أخذ ما بالقوة مكان ما بالفعل ، وعكسه يجرى مجراه .

والخامس: إغفال توابع الحمل ، وهي الأمور المتعلقة بالمحمول ، كما مر ، وب ( الرابطة ) و ( الجهة ) و ( السور ) وغير ذلك أما يغير أحوال الحكم في القضية .

وهذان القسمان من جملة سوء اعتبار الحمل ؛ وإنما أورده الشيخ هكذا ؛ لأنه في هذا المختصر لم يتعرض لبيان الحصر على ما في سائر كتبه .

قوله:

(٤) أقول : لما ذكر أسباب الغلط ، عاد إلى عدها ؛ ليسهل الضبط ، فأشار ههنا إلى القسم الثانى من اللفظية الى لم يذكرها فيما مضى بقوله (أو هيئته وتصريفه) ولم يذكر فى المعنوية قسما مما ذكره فيها مر ، وهو أخذ ما بالقوة ، مكان ما بالفعل . (ه) وإن شئت فأدخل اشتباه الإعراب ، والبناء ، واشتباه الشكل والإعجام في باب \_ وفي نسخة بدون كلمة « باب » \_ المغالطات اللفظية . ومن التفت لفت المعنى ، وهجر ما يخيله اللفظ ثم راعى في ألفاظ \_ وفي نسخة بدون كلمة « ألفاظ » \_ أجزاء القياس ، معانى لا ألفاظ \_ وفي نسخة « ألفاظ » بدل « ألفاظ » \_ وراعاها بتوابعها ، ولم يخل بها فيها يتكرر في المقدمتين ، أو يتكرر في المقدمتين والنتيجة ، وراعى شكل القياس فيه \_ وفي نسخة بدون عبارة « فيه » \_ وعلم \_ وفي نسخة « ثم علم » \_ أصناف القضايا التي عددناها ، ثم عرض ذلك على نفسه عرض الحاسب ما يعقده على نفسه ، معاودا ومراجعا ، فغلط ،

قوله :

(٥) أقول : التفت لفته، أى نظر إليه ، يريد أن من عرف الأصول المذكورة وحكمها ، أمن من الغلط ؛ فإن سبب الغلط بالإجمال ، هو إهمال بعض شرائط الصحة . ووازن بين شرائط الصحة ، وأسباب الغلط ، بقول ملخص ، وهو أنه إذا لاحظ للعنى ، وهجر ما يخيله اللفظ ، أى الألفاظ الذهنية ، وما ترسخ من أحوالها فى الحيال .

وبالجملة : إذا ترك اعتبار اللفظ ووجود المعنى خالبًا عن الشوائب اللفظية ، أمينَ منَ الأغلاط اللفظية .

وإذا راعى أجزاء القياس مفصلة بتوابعها ، أمين مين الأغلاط المتعلقة بالمقدمات وإذا لم يخل بتكرار الحدود فى المقدمتين والنتيجة،أمين مين وضع ما ليس بعلة علة ، ومن المصادرة على المطلوب .

وإذا راعى شرائط القياس أمين َ مينَ الغلط المتعلق بصورته .

وإذا عرف أن المقدمات من أى الأصناف المذكورة فى ( النهج السادس) وراعى شرائطها ، أمِن من الغلط المتعلق بمادته .

وذلك أيضاً ثما يدل على أنه لايتعرض لبيان الحصر .

فهو أهل لأن بهجر الحكمة وتعلمها ، فكل ــ وفى نسخة « وكل » ــ ميسر لما خلق له .

أسأل الله تعالى العصمة وللتوفيق ، والحمد لله ، وحسبنا الله ، ونعم للوكيل ، ــ وفي نسخة بزيادة و وله الحمد وحده ، والصلاة على محمد للنبي وآله الطاهرين ــ »

ثم إن من غلط بعد رعاية هذه الشروط ، وتكوار المعاودة إلى تفقد كل واحد منها ، فهو ليس بمستعد لإدراك العلوم النظرية ، وتعلمها ، والله أعلم بالصواب ، وإليه المرجع والمآب .

انتهى القول في المنطق بعون الله وتوفيقه .

# فهرس

| صفحة |                                                              |
|------|--------------------------------------------------------------|
| ٥    | مقدمة المحقق                                                 |
| 7    | إخراج الكتب في نظر المحقق                                    |
| ١.   | خطر الثقة بالمستشرقين على الثقافة الإسلامية والعربية         |
| ١٤   | أرسطو من وجهة نظر الأستاذ لويس .                             |
| 1 &  | منطق أرسطو من وجهة نظر رسل                                   |
| 10   | هل القياس الأرسطي هو النموذج الوحيد للتفكير؟                 |
| 11   | ابن سينا والمناطقة المحدثين .                                |
| ۲.   | هل القياس الأرسطي خال من العيوب ؟    .                       |
| **   | ابن سينا والمناطقة المحدثين                                  |
| 74   | هل القياس الأرسطي طريق لكسب معرفة جديدة ؟                    |
|      | واجب من لايزالون يؤمنون بالمنطق الصورى ، حيال ما يتعرض له    |
| 77   | المنطق الصوري من نفد عنيف                                    |
| **   | تحدُّ واتهام للميتافيزيقا                                    |
| ۲۸   | دلیل ابن سینا علی إثبات وجود الإله                           |
| 79   | بين علة العدم وعلة الوجود .                                  |
| ٣١   | حول مفهوم الدور وما صدقه .                                   |
| ٣٤   | نقد دليل ابن سينا لإثبات وجود  الإله                         |
| ٤١   | اللغة الأجنبية والثقافة                                      |
| ٤٤   | دليل على وجود الله يسلم مما تعرض له دليل ابن سينا من نقد .   |
| ٥.   | عدد أشكال القياس أ                                           |
|      | وهكذا في عام ١٩٥٩ أعثر للطوسي على تصريح بأمر كنت قد استنبطته |
|      | استنباطاً فی عام ۱۹٤۷ ، وقام بشأنه بیبی وبین بعض الکاتبین    |

|     | جدل وخلاف ذلك هو اشهال تعريف الشكل الأول الوارد       |
|-----|-------------------------------------------------------|
|     | عن أرسطو على ما يجعله المتأخرون : شكابن : شكلا أولا ، |
| ٥٤  | وشكلا رابعاً وشكلا رابعاً                             |
| ٥٦  | نص البحث الذي كتبته ــ بخصوص القياس ــ عام 1989       |
| 4٨  | مناقشة ما فىكتاب   « المنطق الوضعى، حول أشكال القياس  |
| ٧٨  | البصير يون والمنطق                                    |
| ۸۱  | تعر يف به نصير الدين الطوسى »   .                     |
| ٨٥  | تعریف ب ه ابن سینا »                                  |
| 4۸  | وصية أوصى بها ابن سينا                                |
| 44  | قصيدة ابن سينا في النفس .                             |
| 1.1 | قصيدة أحمد شوق في النفس .                             |
| 1.5 | قصيدة عادل الغضبان في النفس                           |
|     | 9,3                                                   |
|     | الإشارات والتنبيهات                                   |
| 1.4 | مع شرح الطوسى                                         |
| 1.9 | محتويات الكتاب                                        |
| 111 | المنطق                                                |
| 111 | مقدمة الطوسى للشرح                                    |
| 118 | مقدمة ابن سينا للإشارات .                             |
|     |                                                       |
|     | النهج الأول                                           |
| 114 | فى غرض المنطق                                         |
| 117 | المراد من المنطق .                                    |
| 114 | معنى الفكر .                                          |

|                                                                     | 0.9 |
|---------------------------------------------------------------------|-----|
| بيان الحاجة إلى المنطق                                              | 170 |
| رسم المنطق                                                          | 144 |
|                                                                     |     |
| الفصل الأول                                                         |     |
| <b>إشارة</b> : ٥ وكل تحقيق يتعلق بترتيب الأشياء فذلك التحقيق إلخ ٥. | 179 |
| الفصل الثانى                                                        |     |
| - (1)                                                               |     |
| إشارة : « ولأن بين اللفظ والمعنى علاقة ما إلخ» .                    | 141 |
| الفصل الثالث                                                        |     |
| إشارة : « ولأن المجهول بإزاء المعلوم إلىخ»                          | 144 |
|                                                                     |     |
| الغصل الرابع                                                        |     |
| إشارة ، فالمنطق ناظر فى الأمور المتقدمة لمطلوب مطلوب إلخ » .        | ۱۳۸ |
|                                                                     |     |
| الفصل الحامس                                                        |     |
| إشارة : إلى دلالة اللفظ على المعنى .                                | 179 |
|                                                                     |     |
| الفصل السادس                                                        |     |
| <b>إشارة</b> : إلى المحمول                                          | 181 |
|                                                                     |     |
| الفصل السابع                                                        |     |
| إشارة إلى اللفظ المفرد والمركب.                                     | 124 |

| صفحة |                                                                 |
|------|-----------------------------------------------------------------|
|      | الفصل الثامن                                                    |
| 189  | إشاوة : إلى اللفظ الحزئ ، واللفظ الكلي                          |
|      | الفصل التاسع                                                    |
| 101  | إشارة : إلى الذاتى ، والعرضى : اللازم والمفارق                  |
|      | الفصل العاشر                                                    |
| 101  | إشارة : إلى الذاتى المقوم .                                     |
|      | الفصل الحادى عشر                                                |
| 101  | إشارة: إلى العرضي اللازم غير المقوم .                           |
|      | الفصل الثانى عشر                                                |
| 177  | <b>إشارة</b> : إلى العرضي غير اللازم                            |
|      | الفصل الثالث عشر                                                |
| 177  | إشارة : ﴿ وَلِمَا كَانَ الْمُقْوِمُ يَسْمَى ذَاتَيًّا إلَّخ ﴾ . |
|      | الفصل الرابع[عشر                                                |
| ۱٦٨  | <b>إشاوة</b> : إلى الذاتى بمعنى آخر                             |
|      | الفصل الخامس عشر                                                |
| ۱۷٤  | إشارة : إلى المقول فى جواب ما هو ؟                              |

### الفصل السادس عشر

إشارة: إلى أصناف المقول في جواب ما هو ؟

## النهج الثاني

فى الألفاظ الحمسة المفردة والحد والرسم الفصل الأول الفصل الأول

إشارة : إلى المقول في جواب ما هو ؟ الذي هو الجنس ، والمقول في

جواب ما هو؟ الذي هو النوع . جواب ما

## الفصل الثانى

إشارة : إلى ترتيب الجنس والنوع . المحاسب المحاسب والنوع .

الفصل النالث

إشارة : إلى الفصل

### القصل الرابع

إشارة : إلى الخاصة والعرض العام . . . ١٩٦٠

#### الفصل الحامس

صفحة

الفصل السادس

إشارة : إلى رسوم الخمسة

الفصل السابع

إشارة : إلى الحد

الفصل الثامن

وهم وتنبيه : ٥ إذا كانت الأشياء التي يحتاج إلى ذكوها في الحد ... ٣ . ٢٠٨

الفصل التاسع

إشارة : إلى الرسم

الفصل العاشر

إشارة : إلى أصناف من الحطأ تعرض في تعريف الأشاء بالحد والرسم ٢١٣

الفصل الحادى عشر

وهم وتنبيه : " إنه قد يظن بعض الناس أنه لما كان المتضايفان . . . إلخ " . ٢١٩

النهج الثالث في التركيب الخبرى الفصل الأول

إشارة : إلى أصناف القف ابا

| صفحة  |                                                                |
|-------|----------------------------------------------------------------|
|       | الفصل الثانى                                                   |
| 777   | <b>شارة</b> : إلى السلب و الإيجاب .                            |
|       | الفصل الثالث                                                   |
| 774   | إشارة : إلى الخصوص ، والإهمال ، والحصر                         |
|       | القصل الرابع                                                   |
| 744   | إشارة : إلى حكم الإهمال                                        |
|       | الفصل الخامس                                                   |
| 740   | إشارة : إلى حصر الشرطيات وإهمالها                              |
|       | أ الفصل السادس                                                 |
| 747   | إشارة : إلى تركيب الشرطيات من الحمليات .                       |
|       | الفصل السابع                                                   |
| TT4 . | إ <b>شارة</b> : إلى العدول والتحصيل                            |
|       | الفصل الثامن                                                   |
| 727   | <b>إشارة</b> : إلى القضايا الشرطية .                           |
|       | الفصل التاسع                                                   |
|       | إشارة : إلى هيئات تلحق القضايا وتجعل لها أحكاماً خاصة في الحصر |
| 100   | وغيره                                                          |

#### الفصل العاشر

إشارة : إلى شروط القضايا .

النهج الرابع في مواد القضايا وجهاتها

الفصل الأول

إشارة : إلى مواد القضايا . ٢٦٠

الفصل الثانى

إشارة : إلى جهات القضايا ، والفرق بين المطلقة والضرورية . . ٢٦٣

الفصل التالث

إشارة : إلى جهة الإمكان . ٢٧٢

القصل الرابع

إشارة : إلى أصول وشروط في الجهات . ٢٧٧

الفصل الخامس

إشارة : إلى تحقيق الكلية الموجبة في الجهات

الفصل السادس

إشارة : إلى تحقيق الكلية السالبة في الجهات

| 010       |                                                            |
|-----------|------------------------------------------------------------|
| صفحة      |                                                            |
|           | الفصل السابع                                               |
| 741       | تنبيه : على مواضع خلاف ووفاق بين اعتبارى الجهة والحمل      |
|           | الفصل الثامن                                               |
| 747       | إشارة : إلى تحقيق الجزئيتين في الجمهات                     |
|           | الفصل التاسع                                               |
| 141       | إشاوة : إلى تلازم ذوات الجمهة                              |
|           | الفصل العاشر                                               |
| <b>11</b> | وهم وتنبيه : ٥ والسؤال الذي يهول به قوم إلخ ٥ .            |
|           |                                                            |
|           | النهج الخامس                                               |
|           | فىتناقض القضايا وعكسها                                     |
|           | کلام کل                                                    |
| 799       | <ul> <li>اعلم أن التناقض هو اختلاف قضيتين إلخ »</li> </ul> |
|           | الفصل الأول                                                |

إشارة : إلى التناقض الواقع بين المطلقات وتحقيق نقيض المطلق والوجودى.

الفصل الثانى

إشارة : إلى تناقض سائر ذوات الجهة

صفحة

الفصل الثالث

إشارة : إلى عكس المطلقات

الفصل الرابع

إشارة : إلى عكس الضروريات

الفصل الحامس

إشارة : إلى عكس المكنات . بالله عكس المكنات .

النهج السادس

الفصل الأول

إشارة : إلى القضايا من جهة ما يصدق فيها أو نحوه . . ٣٤١

الفصل الثانى

ثلغيب : ٥ ونقول : إن التسلم يقال . . إلخ ١٠

النهج السابع

وفيه الشروع فى النركيب الثانى للحجج

الفصل الأول

إشارة : إلى القياس ، والاستقراء ، والتمثيل . ٢٦٥

| ٥١٧          |                                                   |
|--------------|---------------------------------------------------|
| صفحة         |                                                   |
|              | الفصل الثانى                                      |
| 474          | <b>إشارة</b> : خاصة إلى القياس .                  |
|              | الفصل الثالث                                      |
| ***          | <b>إشارة</b> : خاصة إلى القياس الاقتراني .        |
|              | الفصل الرابع                                      |
| 3.47         | إشارة : إلى أصناف الاقترانيات الحملية             |
|              | الفصل الحامس                                      |
| ٤٠٣          | <b>إشارة</b> : إلى الشكل الثنانى                  |
|              | الفصل السادس                                      |
| 274          | إشارة : إلى الشكل الثالث .                        |
|              | النيج الثامن                                      |
|              | في القياسات الشرطية وفي توابع القياس              |
|              | الفصل الأول                                       |
| £ <b>*</b> Y | <b>إشارة</b> : إلى اقترانات الشرطيات              |
|              | الغصل الثانى                                      |
| 111          | <b>إشارة</b> : إلى قياس المساواة                  |
|              | الفصل الثالث                                      |
| ££A          | <b>إشارة</b> : إلى القياسات الشرطية الاستثنائية . |
|              | القصل الرابع                                      |
| 107          | <b>إشارة</b> : إلى قياس الحلف · · ·               |

|     | النهج التاسع                                                      |
|-----|-------------------------------------------------------------------|
|     | وفيه بيان قليل للعلوم البرهانية                                   |
|     | الفصل الأول                                                       |
| ٤٦٠ | إ <b>شارة</b> : إلى أصناف القياسات من جهة موادها وإيقاعها للتصديق |
|     | الفصل الثاني                                                      |
| 177 | إ <b>شارة</b> : إلى القياسات والمطالب البرهانية                   |
|     | الفصل الثالث                                                      |
| ٤٧٤ | <b>إشارة</b> : إلى الموضوعات ، والمبادئ ، والمسائل ، فى العلوم    |
|     | الغصل الرابع                                                      |
| 279 | إشارة : فى نقل البرهان ، وتناسب العلوم                            |
|     | الفصل الحامس                                                      |
| ٤٨٥ | إشارة : إلى برهان ه لم ، و برهان ه إن ،                           |
|     | الفصل السادس                                                      |
| 214 | إشارة : إلى المطالب                                               |
|     | النهج العاشر                                                      |
|     | في القياسات المغالطية                                             |
|     |                                                                   |

إشارة : ٥ إن الغلط قد يقع إما لسبب في القياس . . . إلخ

ثم فيداع هذا المصنف بدار الكنف كالوثائق الفوسة تحت رقم (١٨٧١ ١٨٧١)